

فراص السواح



طريق  
إخوان الصفاء

المدخل إلى الفتوحية الإسلامية



**طريق  
إخوان الصفاء**



فراص السواح



shiabooks.net  
nktba.net رابط بديل



# طريق إخوان الصفاء

المدخل إلى الفنون الإسلامية الإسلامية



منشورات دار علاء الدين

• طريق إخوان الصفاء.

المدخل إلى الفنوصية الإسلامية

- تأليف: فراس السواح.
- الطبعة الأولى .٢٠٠٨.
- عدد النسخ /١٠٠٠ / نسخة.
- جميع الحقوق محفوظة لدار علاء الدين.
- تمت الطباعة في دار علاء الدين للنشر.
- هيئة التحرير في دار علاء الدين:
- الإدارة والإشراف العام: م. زويا ميخائيلينكو.
- التدقيق اللغوي: أمانى محمد عبده.
- الغلاف: أمل كمال البقاعي.
- معالجة نصوص: اسماعيل نصر الحلاق.
- المتابعة الفنية والإخراج: أسامة راشد رحمة.

## دار علاء الدين

للنشر والتوزيع والترجمة

سورية، دمشق، ص. ب: ٣٥٩٨

هاتف: ٥٦١٧٠٧١، فاكس: ٥٦١٣٢٤١

البريد الإلكتروني: ala-addin@mail.sy

# فاتحة

## ضرورة التأويل في الفكر الديني

إن النص المقدس بطبعته نص إشكالي. هذه السمة الإشكالية تطبق على النص المقدس الإسلامي، مثلما تطبق على غيره من النصوص المقدسة لآديان الثقافات العليا. فكتاب التao الصيني يقيّم موضع تأمل وإلهام العقول الصينية والشرق أقصوصية، منذ أن وضعه الحكمي لاو - تسو قبل ألفين وخمسة عام من يومنا هذا، وما زال الجدل قائماً بشأنه حتى الآن شرقاً وغرباً. وهذا هو حال الأوبانيشاد الهندي الذي تم تحريره في الزمن نفسه تقريباً، والذي ميزت كل فرقة هندوسية نفسها اعتماداً على طريقة فهمه وتفسيره؛ وأناشيد الغاثا التي وضعها زرادشت، والتي فهمهما مفكرو كل طور من أطوار الزرادشتية على طريقته وصولاً إلى المجموعة المتأخرة وأسفار الأنبياء في كتاب العهد القديم التي تشكل الجانب الروحي في التوراة؛ وكلمات يسوع البسيطة والمليئة في آن معًا، والتي ما زال الخلاف قائماً في تفسيرها وتأويلها.

تبعد إشكالية النص المقدس من عدة عوامل:

- 1- يستخدم النص بُنْيَ لغوية وأسلوبية قديمة، متصلة بالعصر الذي دون فيه؛ فهو ينتمي إلى زمن ماضٍ وبيئة ثقافية واجتماعية مغايرة تماماً لبيئة عصر القارئ.
- 2- يتسم النص بلغة أدبية راقية تستند كل الإمكانيات البلاغية لعصرها، وهي أقرب إلى اللغة الشعرية من حيث الاختصار والإيجاز، وزخم الكلمة والعبارة؛ وهذا ما يبعدها عن أساليب التعبير النثرية المباشرة الخاصة بالعصر الحديث.
- 3- رسالة النص الديني عاطفية روحانية، تتوجه إلى القلب قبل العقل، وهي تهدف إلى زرع الإيمان في تجاوز لطرائق البرهان؛ فإذا أُخضعت بعد ذلك إلى التأمل العقلي، صار الإيمان والبرهان بحاجة إلى ما يؤلف بينهما.

٤- إن موضوعات النص الديني، من حيث طبيعتها، تتأبى على الصياغة بمفردات اللغة الاصطلاحية المعدة أصلاً للتعامل مع المحسوس والملموس، والتي تغدو عرجاء كلما ابتعدنا عن التعامل مع ظاهر الموجودات في محاولة للتعبير عن بواطن العلاقة بين النهائي واللا النهائي، بين المحدود والمطلق. هنا لا تجد اللغة بُدأً من اللجوء إلى الإشارات والرموز من أجل التعبير بما يصعب التعبير عنه بالوسائل المباشرة.

٥- يتوجه النص الديني إلى شرائح مختلفة من الناس تتوزع بين الجاهل والمتوسط والعالم، وعليه أن يصوغ رسالته إليهم على عدة مستويات، بحيث تفهم كل شريحة منهم على قدر استيعابها، وذلك انطلاقاً من الأبسط الظاهر إلى الأعمق الباطن، من غير الوقوع في التناقض بين المستويات.

٦- على الرغم من ارتباطه بزمان معين ومكان معين، فإن النص المقدس في البيانات العالمية التي تعتمد التبشير بين الأقوام كافة، يسمو على الزمان والمكان، ويتجه إلى الإنسان في كل زمان ومكان. وهذا يستدعي بالضرورة احتواءه على معانٍ قريبة مباشرة، وأخرى بعيدة تفتح تدريجياً بمرور الزمن وبالتطور المعرفي للإنسان. أي إن سعة التجربة المعرفية لكل جيل سوف تقود إلى إدراك مستويات للنص لم يكن بمقدور الجيل الأسبق إدراكها.

٧- إن الكلمات في أي لغة كانت، محتملة للمعاني، والأفهام تذهب في طلبها كل مذهب، كما تعدد دلالات العبارة الواحدة حتى لو أراد بها قائلها معنى واحداً. وتتعقد هذه المشكلة كلما اتسعت الشقة الزمنية بين المرسل والمستقبل.

٨- لا تنظم مقولات النص المقدس في كل متسق، وهو لا يعبر عن نفسه بشكل خطي ينطلق من المقدمات إلى نتائجها، على طريقة النص الفلسفية، وإنما عبر لمحات وومضات وإشراقات.

إن إشكالية النص المقدس هذه، قد دعت بالضرورة إلى نشوء علم على هامش النص يعني بفهمه من خلال التفسير والتأويل. ينصبُ جهد التفسير بالدرجة الأولى على المشكلات اللغوية للنص، وترجيح معنى معين من المعاني المحتملة للكلمة الواحدة، أو دلالة بعينها من دلالات العبارة نفسها، مستنداً في ذلك إلى اللغة الاصطلاحية، وما تواتر إلى المفسر من وجهات نظر الأجيال السابقة الأقرب إلى

زمن النص. أما التأويل فيتابع العملية التفسيرية من أجل الكشف عن المستويات الباطنية للنص، مزوداً بعلوم متعددة تتجاوز علم اللغة لتفطي كامل المساحة المعرفية المتاحة لأهل العصر؛ ذلك أن حجم التجربة المعرفية للإنسان في مواجهة النص المقدس، هو الذي يقود إلى إدراك عمقه وتعدد مستوياته الباطنية.

إن المفسر كلما تجاوز التفسير الحرفي في القراءة للنص، كلما ازداد توغلاً في التأويل الذي يشكل المستوى الأعمق من التفسير. مثال ذلك قوله تعالى في القرآن الكريم: (هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ...)<sup>(١)</sup> وقوله: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى)<sup>(٢)</sup>. إن أكثر أهل التفسير الحرفي تزاماً، وهم المشبهة والمجسدة، يفسرون العرش والاستواء بأن لله عرشاً يجلس عليه كما يجلس الملك؛ وهذا ما يتافق وتزكيه الذات الإلهية وبعدها عن التشبيه بأحوال البشر، وهو القائل «ليس كمثله شيء»<sup>(٣)</sup>. أما أهل التأويل فيعطون بعداً معنوياً للعرش والاستواء، وهم في ذلك على عدة مذاهب. فالبعض يقول إن العرش والاستواء هما للتعبير عن سلطة الله المطلقة على العالم، معتبراً عنها بما تثيره هاتان الكلمتان من مفهوم السلطة على مستوى الجماعات الإنسانية. ويقول البعض الآخر اعتماداً على الحديث القدسي «ما وسعني سمائي ولا أرضي، ووسعني قلب عبدي المؤمن»، أن عرش الرحمن هو قلب الإنسان. وقد نسir مع إخوان الصفاء في تأويلهم العقلي الذي يعتمدون فيه على الحصيلة العلمية لعصرهم، ونقول إن عرش الرحمن هو الحد الفاصل بين العوالم المادية والعوالم الروحانية، والذي رأوه في الفلك الخارجي للكون الذي دعوه بالفلك المحيط، حيث تستنظم النجوم الثابتة لتشكل حافة الكون المعروف. وباستخدام المفاهيم العلمية الحديثة، هو تلك الحجرات الأبعد من الكون الأحذب التي تبتعد عن مرکزه بسرعات خيالية، وتشكل حدأً بين المعلوم والمجهول.

مثال آخر، قوله تعالى في وصف الجنة وأحوال أهلها: (فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ عَلَى سُرُرٍ مُّثَقَّابِينَ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسٍ مِّنْ مَعْنِينَ بِيَضَاءِ لَذَّةِ الشَّارِبِينَ لَا فِيهَا غَوْنٌ

١- سورة الحديد: الآية ٤.

٢- سورة طه: الآية ٥.

٣- سورة الشورى: الآية ١١.

وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ<sup>(١)</sup> وَعِنْهُمْ قَاصِرَاتُ الْطَّرْفِ عِينَ<sup>(٢)</sup> كَانُهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ<sup>(٣)</sup>)  
وقوله: (عَلَى سُرُّ مَوْضُوئَةٍ مُّتَكَبِّئِنَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ<sup>(٤)</sup> يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ  
مُّخْلَدُونَ<sup>(٥)</sup> بِأَكْوَابٍ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مُّنْ مَعِينٍ<sup>(٦)</sup>)<sup>(٧)</sup>، (...وَرَوَجَنَاهُمْ بَحْرُ عَيْنٍ<sup>(٨)</sup>)  
وأيضاً: (مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقْوِنَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِّنْ لَبَنٍ لَمْ  
يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّنْ خَمْرٍ لَذَّةٌ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسلٍ مُصَنَّفٍ وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ  
الثَّمَرَاتِ)<sup>(٩)</sup> إن أهل الحرف يصررون حتى يومنا هذا على أن لذات أهل الجنة هي  
لذات مادية جسدانية، آخذين الوصف القرآني على ظاهره، أما أهل التأويل فيرون  
في وصف اللذات المادية إشارة للعارفين المتحققين إلى ما وراء ظاهر الوصف المادي  
من معانٍ روحانية، لأن الانتقال إلى الجنة يكون بالروح لا بالجسد، على ما يقوله  
إخوان الصفاء في رسائلهم. نقرأ في الرسالة ٣٠ ما يلي:

«أَكْثَرُ (الله) في القرآن من وصف محاسن الجنان وسرور أهلها ولذات  
نعمتها، فتارة وصفها أوصافاً جسمانية على قدر طاقة القوم، مثل قوله تعالى: (عَلَى  
سُرُّ مَوْضُوئَةٍ مُّتَكَبِّئِنَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ<sup>(٤)</sup> يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُّخْلَدُونَ<sup>(٥)</sup> بِأَكْوَابٍ  
وَأَبَارِيقَ...). ذَكَرَ هَذَا وَبَيْنَ عَلَى قَدْرِ قَبْوُلِ أَفْهَامِهِمْ، لَا بِمَعْنَى أَنَّ هَذِهِ الْأَشْيَاء  
سَتَوْجَدُ فِي الْجَنَّةِ عَلَى حَالَاتٍ جَسْمَانِيَّةٍ، بَلْ سَتَوْجَدُ أَشْيَاءٍ رُوْحَانِيَّةٍ: (مَا لَا عَيْنَ رَأَتَ  
وَلَا أَذْنَ سَمِعَتْ، وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ)... وَتَارَةً وَصَفَهَا بِأَوْصَافٍ هِيَ بَيْنَ الرُّوْحَانِيَّةِ  
وَالْجَسْمَانِيَّةِ وَالرُّوْحَانِيَّةِ، مَثَلُ قَوْلِهِ تَعَالَى: (مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقْوِنَ فِيهَا أَنْهَارٌ  
مِّنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِّنْ لَبَنٍ...). أَمَا تَرَى يَا أَخِي أَنَّهُ قَالَ: مَثَلُ الْجَنَّةِ عَلَى سَبِيلِ  
الْتَّشْبِيهِ وَالْتَّمَثِيلِ، لِيَقْرُبُ مِنَ الْفَهْمِ تَصْوِيرُهَا، لَأَنَّهُ يَقْصُرُ الْوَصْفُ عَنْهَا بِحَقَائِقِهَا.  
وَإِنَّمَا خَاطَبَ كُلَّ طَائِفَةً مِنَ النَّاسِ بِحَسْبِ عَقْوِلِهِمْ وَمَرَاتِبِهِمْ فِي الْمَعْرِفَةِ وَالْفَهْمِ، لَأَنَّ  
دُعَوةَ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ عُمُومٌ لِلْخَاصِ وَالْعَامِ جَمِيعًا وَمِنْ بَيْنِهِمَا مِنْ طَبَقَاتِ

١- سورة الصافات: الآيات ٤٣-٤٩.

٢- سورة الواقعة: الآيات ١٥-١٨.

٣- سورة الدخان: الآية ٥٤.

٤- سورة محمد: الآية ١٥.

٥- سورة الواقعة: الآيات ١٥-١٨.

٦- سورة محمد: الآية ١٥.

الناس. وقد صرخ المسيح، عليه السلام، في وصف الجنان بأوصاف غير جسمانية... لأن خطابه كان مع قوم قد هذبتهم التوراة وكتب الأنبياء، عليهم السلام، وكتب الحكماء أيضاً، وكانوا غير محتاجين إلى الإشارات والتبيهات، بل كانوا متلهفين لصورها مستعددين لقبولها. فأما سيد الأنبياء وخاتم المرسلين، صلى الله عليه وآله، فقد اتفق مبعثه في قوم أميين من أهل البوادي، غير مرتاضين بالعلوم، ولا مقررين بالبعث والنشر... فجعل أكثر صفة الجنان في كتابه جسمانية، ليقرها من فهم القوم، ويسهل تصورها عليهم، وترغب نفوسهم بها». (٣٠: ٧٦-٧٨).

هذا هو الوجه الموضوعي لعملية التأويل. ولكن للتأويل وجه آخر ذاتي يقول به المتصوفة؛ فالقرآن لم ينزل على قلب محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مرة واحدة فقط، ولكنه في حالة نزول دائم على قلوب المؤمنين، وننزله في القلوب جديدة لا يبلى إلى يوم القيمة، فهو الوحي الدائم؛ ذلك أن العارف الذي فتح قلبه للقرآن، يتلقاه وكأنه أنزل عليه للمرة الأولى مثلاً نزل على قلب محمد، ويغدو قادراً على تلمس مستوياته الباطنية دون وسيط. قال تعالى: (سَتُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ...) <sup>(١)</sup>

فالآيات المنزلة في الآفاق هي الوجه الظاهر للقرآن، والذي يراه الناس فيما خرج عنهم، أما الآيات المنزلة في أنفسهم فهي الوجه الباطن للقرآن، والذي يراه العارفون في ذواتهم كشفاً وبياناً. فنزول القرآن على القلوب يكون بحسب استعدادها لتلقيه، وهذا معنى قوله تعالى: (أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَا فَسَّالَتْ أَوْدِيَةُ بِقَدَرِهَا...). أي أنزل القرآن من السماء إلى الأرض كما أنزل المطر من الغيم، فاحتملت القلوب من علم القرآن بحسب اتساعها في المعرفة وصفاء جواهر النفوس، مثلاً تحمل الأودية من سيل المطر بحسب سعتها وجريانها.

يجد التأويل أصوله في القرآن الكريم وفي الحديث الشريف. فقد نبه الباري عز وجل إلى وجود نوعين من الآيات في كتابه العزيز، فبعضها محكم وبعضاً متشابه، أي يشتبه على القارئ معناه للوهلة الأولى. فالمحكم واضح للجميع، أما المتشابه في يتطلب التأويل، أي التبصر في معانيه الباطنية. قال تعالى: (هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ

١- سورة فصلت: الآية ٥٣

٢- سورة الرعد: الآية ١٧

عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَآخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ يَقْلُوْبِهِمْ رَيْغَ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ. يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدَ رَبِّنَا...)<sup>(١)</sup> وَهَذِهِ الْآيَةُ يَجِدُ أَنْ تَقْرَأُ وَقْعَدْ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ مِنْ أَهْلِ التَّأْوِيلِ، عَلَى أَنَّ الْوَao الْوَاقِعَةَ بَيْنَ «اللَّهُ» وَ«الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ» هِيَ وَأَوْ الْعَطْفُ وَلَيْسَ اسْتِئْنَافِيَّةً: فَاللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مَعَهُمُ الَّذِينَ يَعْرَفُونَ تَأْوِيلَ الْآيَاتِ الْمُتَشَابِهَاتِ. وَهَذَا الرَّأْيُ هُوَ الْأَصْوَبُ، وَإِلَّا فَمَا مَعْنَى امْتِلَاءُ الْقُرْآنَ بِآيَاتٍ لَا يَعْرِفُ تَأْوِيلَهَا إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، وَهُوَ الْكِتَابُ الَّذِي أَنْزَلَهُ إِلَيْنَا

كَافِهُ؟

لَقَدْ أَعْنَانَ اللَّهُ عَلَى فَهْمِ الْقُرْآنِ عَنْ طَرِيقِ «الْعِلْمِ» وَ«الْحُكْمَةِ» الَّذِينَ وَهُبَّهُمَا لِأَنْبِيَائِهِ، وَأَتَاحَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ الْأَرْتِقَاءَ عَلَى مَدَارِجِ الْعِلْمِ وَصَوْلًا إِلَى الْحُكْمَةِ الَّتِي هِيَ غَايَةُ الْعِلْمِ الْقَصْوِيِّ. قَالَ تَعَالَى: (كَمَا أَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتَّلَوُ عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيَعْلَمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَةَ وَيَعْلَمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ)<sup>(٢)</sup> (يُؤْتِي الْحُكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحُكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ حَيَّرَا كَثِيرًا...)<sup>(٣)</sup> (الرَّحْمَنُ عَلَمَ الْقُرْآنَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلْمَهُ الْبَيَانَ)<sup>(٤)</sup> (أَفَرَأَ وَرَيْكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَنِ عَلِمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ)<sup>(٥)</sup> (...وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَةَ وَعَلِمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ...)<sup>(٦)</sup> (...فَقَدْ أَتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَةَ...)<sup>(٧)</sup> (وَيَعْلَمُهُ الْكِتَابُ وَالْحُكْمَةُ وَالْتُّورَاةُ وَالْإِنْجِيلُ)<sup>(٨)</sup> (...قَالَ قَدْ جَئْنَتُكُمْ بِالْحُكْمَةِ وَلِأَبْيَنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَحْتَلِفُونَ فِيهِ...)<sup>(٩)</sup> (وَكَذَلِكَ

- ١- سورة آل عمران: الآية ٧.
- ٢- سورة البقرة: الآية ١٥١.
- ٣- سورة البقرة: الآية ٢٦٩.
- ٤- سورة الرحمن: الآيات ٤-٦.
- ٥- سورة العلق: الآيات ٥-٣.
- ٦- سورة النساء: الآية ١١٣.
- ٧- سورة النساء: الآية ٥٤.
- ٨- سورة آل عمران: الآية ٤٨.
- ٩- سورة الزخرف: الآية ٦٣.

**يَجْتَبِيَكَ رَبُّكَ وَيَعْلَمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ...)**<sup>(١)</sup> (بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ  
**وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ...)**<sup>(٢)</sup>

ولعل في قوله تعالى: (...هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أَوتُوا الْعِلْمَ...)<sup>(٣)</sup> أوضح إشارة إلى ارتباط فهم بواطن القرآن بدرجة تحصيل العلم؛ فنّياته خالية من الألفاظ لدى «الراسخين في العلم»، وهم ليسوا بحاجة إلى تأويله لأنفسهم بل إلى العامة من الناس، لأنهم يرون آياته في أنفسهم، وإليهم أشار تعالى بقوله: (سَتُرِّيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ...)<sup>(٤)</sup> وفي هذا يقول إخوان الصفاء في الرسالة : ٤٠

«فمن موهاب الله الجزيلة وعطایاه الجميلة لبعض عباده، التي خص بها قوماً دون قوم، هي الحکمة البالغة كما ذكر بقوله: (...وَمَنْ يُؤْتَ الْحُكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كثِيرًا...)<sup>(٥)</sup> يعني به علم القرآن خاصة، وتفسير آياته ومعاني أسراره... حيث يفسر قوم آيات الله على خلاف ما هو معناه، كما فسروا الاستواء بالجلوس والتمكّن على العرش، والرؤى بالنظر إلى الجسم المشار إليه، وبالسمع والبصر فسروا الأعضاء الإلهية، وفسروا الكلام بالنطق والحراف، وبالنزول الانتقال من السماء السابعة إلى السماء الدنيا، وغير ذلك من الآيات التي لا يعرف تأويلها إلا الله والراسخون في العلم، وهؤلاء هم الذين يعلمون ويعرفون تأويل آياته وأسراره، ويقولون: آمنا به، كل من عند ربنا، فهذا قول الحكماء الريانيين والعلماء المتكلسين». (٤٠ : ٣٤٤).

وقد عنى رسول الله ﷺ منذ بداية الدعوة بشرح وتفسير آيات القرآن لأصحابه. وهم القرشيون الذين نزل القرآن بلغتهم ولهجتهم، وما عرفوا قصد الحق من بعض التعابير والآيات، ورأوا فيها رموزاً وإشارات تتطلب الرجوع إلى النبي من أجل بيان تأويلها. ولما كان النبي عارفاً بكل بواطن القرآن وظواهره، فقد كان

١- سورة يوسف: الآية ٦.

٢- سورة يونس: الآية ٣٩.

٣- سورة العنكبوت: الآية ٤٩.

٤- سورة فصلت: الآية ٥٣.

٥- سورة البقرة: الآية ٢٦٩.

يفسر آياته على وجهين، الأول ظاهري يتعلق بمستوى فهم العامة، والثاني باطني يتعلق بمستوى فهم الخاصة. لهذا يُروى عنه قوله: «إن للقرآن ظهراً وبطناً، ولبطنه سبعة أبطان». ولهذا فقد بث في صاحبته المقربين تأويلات لكتاب لم يظهرها العامة. ويُروى عن عبد الله بن عباس أنه قال في الآية ١٢ من سورة الطلاق<sup>(١)</sup>: «لو فسرت هذه الآية أمامكم كما سمعتها من رسول الله لترجمتمني. ويرى عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: «ورثت من رسول الله علمين، الأول بشّته فيكم، والثاني لو بشّته لقطع مني هذا البلعوم». وقال ابن عباس: «لو فسرته لكنت فيكم الكافر المرجوم».

وقد بقي هذا العلم الباطني متوارثاً في الخاصة من الأجيال الأولى للمسلمين، يدارونه ويحجبونه إلا على من هو أهل له. وفي هذا يقول الإمام الشيعي السادس جعفر الصادق، مقتبساً عن الإمام علي كرم الله وجهه: «إن هنا - وضرب على صدره بيده - لعلوماً جمة لو وجدت لها حملة». ويرى عن ابنه موسى الكاظم، الإمام السابع لدى الائمة عشرية، بيتان من الشعر تتناولهما حلقات الصوفية إلى يومنا هذا:

يا رب جوهر علمٍ لوأبوج به لقيل لي أنت ممن يعبد الوشا  
ولا ستحل رجال مسلمون دمي يرون أقبح ما يأتونه حسنا  
هذا الموقف المزدوج للرسول ﷺ في نقله لمضامين القرآن، يفسره محى الدين ابن عربى بازدواجية «النبوة» و «الولاية» في شخصه، أو ازدواجية «الشريعة» و «الحقيقة». فالنبوة مختصة بالظاهر، والولاية مختصة بالباطن؛ ولكن للولاية الأولوية على النبوة بسبب أولوية الباطن على الظاهر؛ والنبوة تتضمن الولاية، ولكن الولاية لا تتضمن النبوة. فكلنبي ولی، ولكن ليس كلنبياً؛ وسلسلتنا النبوة والولاية ممتدةان منذ أول الأنبياء آدم عليه السلام. فإذا التقى في شخص معين، يكون هو الرسول المبعوث في أمته، وإذا افترقتا يكون هو الولي العارف العالم القادر على فهم الشريعة وباطن الشريعة. وهؤلاء هم ورثة الأنبياء القادرون بما وهبهم

١- (اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا).

الله بما حصلوا من علم على نشر الحقيقة وتبانها للناس على قدر استيعاب عقولهم ودرجاتهم في المعرفة. ولهذا قال عليه السلام: «العلماء ورثة الأنبياء». وإذا كانت سلسلة الأنبياء قد انقطعت بالبعثة المحمدية، فإن سلسلة الأولياء مستمرة إلى يوم القيمة، لأن الباطن لا يتوقف عن التفتح باستمرار.

فإذا كان القرآن كلام الله، فإن هذا الكلام لم يُرسل لكي تفهمه فئة من الناس ذات معارف عقلية معينة في زمن معين، وإنما لكي يفهمه البشر عبر مراحل عصورهم، وما يحمله تقدم العصور من توسيع في الآفاق وزيادة في المعرف. فرسالة النص المقدس ذات وجهين، وجه تاريخي يتبدىء في زمان معين ومكان معين، ووجه آخر يسمى على التاريخ وتقلباته ليتبدىء جديداً أبداً. والوسيلة المثلثة للجمع بين هذين الوجهين وقراءة أحدهما في الآخر، هي متابعة عملية التفسير والتأويل. إن على كل عصر أن يكشف عن بطن من بطون القرآن التي أشار إليها الحديث الشريف، لا يتعارض وظاهره، لأن الظاهر أساس الباطن والمدخل إليه؛ والتوكيد على الباطن يجب لا يقود إلى نسخ الشريعة أو إضعافها، مثلاً أن التوكيد على الظاهر يجب لا يعمينا عن المعاني الروحانية للنص. ذلك أن الشريعة إذا تجردت من بواعتها تفدو مجرد عبادات شكلاً منقطعة عن معانيها الروحانية، والحقيقة إذا فارقت أصولها في الشريعة تؤدي بنا إلى الغلو في التأويل والانقطاع عن جوهر الإسلام.

ولقد أعطى التأويل ثماره في بيئتين فكريتين إسلاميتين هما البيئة الاعتزالية والبيئة الشيعية. ولكن بينما يؤكّد المعتزلة على إعمال العقل في القرآن وفي الحديث النبوى الشريف، من أجل الكشف عن بواعظ معانيهما ورد المتشابه إلى المحكم، فإن الشيعة ينظرون إلى التأويل على أنه إرث روحي تواتر إلينا من الرسول وأآل بيته الكرام، عبر سلسلة الأئمة المتعددين من صلبه، والذين اعتبروا بمثابة القيم على القرآن، يفسرونها ويوضّعون للناس ما خفي من معانيه اعتماداً على علمهم المتوارث. فقد تعلم على على يد رسول الله وكان أقرب الناس إليه، وعنه حمل علم القرآن وتأويله ثم بثه في أولاده، ولهذا قال الرسول: «من كنت مولاه فعل مولاه». وقال: «أنا مدينة العلم وعلى بابها». وقال: «مَنْ أَهْلٌ بِيتٍ كَسْفِيَّةٌ نُوحٌ، مَنْ رَكَبَهَا

نجا ومن تخلّف عنها غرق». وقال: «إني تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما أن تمسّكتم بها لن تضلوا أبداً». ووصف على هذا العلاقة الوثيقة التي ربطته بالنبي فقال: «كنت من رسول الله مثل الفصيل (أي صغير الجمل) من أمه أحنو حذوه».

هذا العلم المتواتر عن الرسول والموارث في سلسلة الأئمة، ينقطع عند الشيعة الاثنا عشرية باختفاء الإمام المهدى الثانى عشر، لأن الإمامة قد توقفت باختفائه. أما الشيعة الإسماعيليون الذين استقلوا عن التيار الشيعي الرئيس بعد وفاة الإمام السادس جعفر الصادق، فقد تابعوا الإمامة عن طريق نسب ابنه الأكبر إسماعيل، الذي توفي قبل والده بعد أن أوصى له، وذلك في سلسلة غير منقطعة من الأئمة، ووصلوا بمفهوم الإمامة إلى أقصى نتائجه المحتملة، من خلال عقيدة تجعل الإمام في مركز الكون.

كما أثمر التأويل في الحلقات الصوفية والفلسفية، التي حرضها الفكر الشيعي على تثبيت مواقعها في مواجهة الفقهاء وأهل الحرف. وكان إخوان الصفاء من بواكير الحلقات الفلسفية التي أسست لذهب إسلامي كوني يقوم على التأويل والتفسير الدينامي للكتاب. والإخوان على تأثرهم بالاعتزاز، وبالبيئة الشيعية التي صدروا عنها، إلا أنهم مستقلون عن الشيعة وعن المعتزلة وبقية المذاهب الإسلامية، ويتسم مذهبهم بالأصالة على الرغم من أن كل التيارات الفكرية والروحانية لعصرهم قد صبت فيه ورقته. وقد مارس تأثيراً في الفلسفة الإسلامية التي بلغت طور النضج بعده، كما مارس تأثيراً في المذاهب الإسلامية التي تفرعت عن المذهب الشيعي، ولا سيما الإسماعيلية التي قامت فلسفتها السامقة على قاعدة مكينة من فكر إخوان الصفاء.

## مقدمة

إخوان الصفاء وخلان الوفاء، جمعية سرية تأسست على الأغلب في مدينة البصرة حاضرة الثقافة الإسلامية، في زمن ما من النصف الأول من القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي)، وتركـت لنا ميراثاً فكريـاً وروحـياً متميـزاً، بقيـت آثاره فاعـلة في الثقـافة العربيـة عبر عصـورها، يـتمثل في اثـنتين وخمـسين رسـالة لم يـذكر مؤلفـوها أسمـاءـهم، تستـفرقـ في الطـبعـات الحـديـثـة نحوـأـفـين وخمـسـمـئة صـفحـةـ، تـبحثـ في شـتـى مـعـارـف عـصـرـهـمـ من فـلـسـفـةـ وـعـلـومـ إـلـهـياتـ، وـتـهـدـفـ إلى التـأـسـيس لـمـذـهـبـ إـسـلامـيـ ذـي طـابـعـ كـوـنيـ، يـسـتـفـرـقـ المـذاـهـبـ كـلـهاـ وـيـوـحـدـ بـيـنـهـاـ. نـقـراـ فيـ الرـسـالـةـ ٤٥ـ، عـلـى سـبـيلـ المـثالـ: «وـبـالـجـمـلـةـ، يـنـبـغـيـ لـإـخـوـانـاـ أـيـدـهـمـ اللـهـ تـعـالـىـ، أـنـ لاـ يـعـادـواـ عـلـمـاـ مـنـ الـعـلـمـوـنـ أوـ يـهـجـرـوـ كـتـابـاـ مـنـ الـكـتـبـ، وـلـاـ يـتـعـصـبـوـ عـلـىـ مـذـهـبـ مـنـ الـمـذاـهـبـ، لـأـنـ رـأـيـنـاـ وـمـذـهـبـنـاـ يـسـتـفـرـقـ المـذاـهـبـ كـلـهاـ وـيـجـمـعـ الـعـلـمـوـنـ جـمـيـعـاـ». وـغـایـتـهـمـ مـنـ ذـلـكـ كـلـهـ هـيـ فـهـمـ الشـرـطـ الإـنـسـانـيـ وـالـعـمـلـ بـمـاـ يـوـجـبـهـ هـذـاـ الـفـهـمـ، مـنـ أـجـلـ حـيـاةـ عـقـلـيـةـ وـنـفـسـيـةـ وـرـوحـيـةـ مـتـواـزـنـةـ فيـ هـذـاـ الـعـالـمـ، تـعـدـ الـإـنـسـانـ إـلـىـ الـخـلـودـ الـرـوـحـيـ فيـ الـعـالـمـ الـآـخـرـ.

يلـفـ الفـمـوـضـ نـشـأـةـ هـذـهـ الـجـمـاعـةـ وـتـنظـيمـهـاـ وـعـدـدـ أـعـضـائـهـاـ، عـلـىـ الرـغـمـ مـنـ أـنـهـ نـشـطـتـ فيـ عـصـرـ حـكـمـ الـأـسـرـةـ الـبـوـيـهـيـةـ فيـ بـغـدـادـ، وـهـيـ فـتـرـةـ مـوـثـقـةـ لـنـاـ تـامـ التـوـثـيقـ. وـقـدـ تـضـارـبـتـ فـيـهـاـ أـقـوـالـ الـقـدـمـاءـ وـتـبـاـيـنـتـ الـأـرـاءـ، وـمـعـظـمـهـاـ مـتأـخـرـ عنـ عـصـرـ الـإـخـوـانـ، وـذـلـكـ عـائـدـ إـلـىـ الطـابـعـ السـرـيـ لـلـجـمـاعـةـ وـلـجـوـئـهـاـ إـلـىـ التـقـيـةـ وـالـسـتـرـ، عـلـىـ اـنـتـشـارـهـاـ الـوـاسـعـ فيـ جـمـيـعـ أـرـجـاءـ الـعـالـمـ الـإـسـلـامـيـ. وـفـيـ الـحـقـيـقـةـ، فـإـنـهـ لـاـ يـتـوـفـرـ لـنـاـ إـلـاـ خـبـرـ تـارـيـخـيـ وـاحـدـ يـمـكـنـ الرـكـونـ إـلـيـهـ، جـاءـنـاـ عـنـ الـمـؤـلـفـ أـبـوـ حـيـانـ التـوـحـيدـيـ الـمـعاـصـرـ لـلـإـخـوـانـ، وـعـلـىـ وـجـهـ التـحـدـيدـ لـمـنـ أـلـفـ الرـسـائـلـ مـنـهـمـ. فـقـدـ أـورـدـ الـتـوـحـيدـيـ فيـ كـتـابـهـ «ـالـإـمـتـاعـ وـالـمـوـانـسـةـ»ـ وـفـيـ كـتـابـهـ الـآـخـرـ «ـالـمـقـابـسـاتـ»ـ هـذـهـ

الحوارية التي جرت بينه وبين ابن سعدان وزير صمصام الدولة البوهي، نحو عام ٣٧٢ هـ على الأرجح:

قال الوزير للتوحيدى: إنى لا أزال أسمع من زيد بن رفاعة قولًا يربيني، ومذهبًا لا عهد لي به، وكنية عما لا أحقه، وإشارة إلى ما لا يتوضع شيء منه. يذكر الحروف ويدرك اللفظ، ويزعم أن الباء لم تُقطع من تحت واحدة إلا لسب، والباء لم تُقطع من فوق اثنتين إلا لعلة، والألف لم تُهمل إلا لغرض، وأشباه هذا. فما حديثه؟ وما شأنه؟ وما بخلته؟ فقد بلغني أنك كنت تغشاه وتجلس إليه وتشكر وتورق له..

قال التوحيدى: أيها الوزير، إنك كنت تعرفه قبلي قدیماً وحديثاً بالتربيه والاختبار والاستخدام، وله منك الأخوة القديمة والنسبة المعروفة.

قال الوزير: دع هذا وصفه لي.

قال التوحيدى: هناك ذكاء غالب، وذهن وقاد، ويقطة حاضرة، وسوانح متاحرة، ومتسع في فنون النظم والنشر... وتتصرّ في الآراء والديانات، وتصرّف في كل فن..

قال الوزير: فعلى هذا ما مذهبة؟

قال التوحيدى: لا يُناسب لشيء ولا يُعرف برهط، لجيشه بكل شيء، وغليانه في كل باب... وقد أقام بالبصرة زماناً طويلاً، وصادف بها جماعة جامعة لأصناف العلم وأنواع الصناعة، منهم: أبو سليمان محمد بن معشر البستي ويُعرف بالمقدسي، وأبو الحسن علي بن هارون الزنجاني، وأبو أحمد المهرجاني، والعوقي، وغيرهم. فصحبهم وخدمهم. وكانت هذه العصابة قد تالتبت بالوشرة وتصافت بالصدقة، واجتمعت على القدس والطهارة والنصيحة، فوضعوا بينهم مذهبًا زعموا أنهم قرروا به الطريق إلى الفوز برضوان الله والمصير إلى جنته. وذلك أنهم قالوا أن الشريعة قد دُنسَت بالجهالات واحتللت بالضلالات، ولا سبيل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة... وزعموا أنه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة العربية فقد حصل الكمال. وصنفوا خمسين رسالة في جميع أجزاء الفلسفة علميًّا وعمليًّا، وأفردوا لها فهرستاً، وسموها رسائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء، وكتموا

أسماءهم، وبثوها في الوراقين، ولقنوها للناس، وادعوا أنهم ما فعلوا ذلك إلا ابتقاء وجه الله عز وجل وطلب رضوانه.

تعطينا هذه المحاورة معلومات لا بأس بها عن جماعة الإخوان. فقد جرت، كما قلنا، نحو عام ٢٣٧٢هـ، وهو العام الذي تولى فيه ابن سعدان الوزارة في خدمة البويهيين الفرس، الذين حكموا إلى جانببني العباس من عام ٢٢٤ إلى عام ٤٤٧هـ. ومن صيغة الماضي التي استخدمها التوحيدية في وصف زيد بن رفاعة، وكون الرسائل مبثوثة في الناس في فترات سابقة على المحاورة، نستدل على أن زمن تأليف الرسائل ربما يعود إلى أواسط القرن الرابع، في وقت كان فيه أبو حيان شاباً يجلس إلى زيد ويورق له، أي ينسخ له كتبه. فإذا كانت الرسائل قد وُضعت في هذا الزمن فعلاً، وهي زبدة فكر الإخوان ولا يُعرف لهم غيرها، فإن التنظيم السري لا بد وأن يكون قد تشكل قبل هذا الزمن، وربما في أوائل القرن الثالث أو قبل ذلك، وكان يعتمد في دعاوته على مجموعة من التعاليم الغنوصية العرفانية مبثوثة في مرجع أكثر اختصاراً من الرسائل، تتحدث عن الأصل السماوي للنفس الإنسانية، وهبوطها إلى عالم المادة، والوسائل العرفانية الكفيلة بتحريرها وعودتها إلى مصدرها، وهذه هي المحاور الرئيسية التي قامت الرسائل بعد ذلك بتطويرها، وتقدمها في إطار موسوعي أشمل احتوى على كل المعارف المتاحة لذلك العصر.

وتقدم لنا الرسائل نفسها إشارات تدل على زمن تأليفها. ففي معرض نقدهم لعقيدة الإمام الغائب عند الشيعة الاثنا عشرية، يقولون في الرسالة ٤٢: «ومن الآراء الفاسدة والاعتقادات المؤللة لمعتقديهارأي... من يرى ويعتقد أن الإمام الفاضل المنتظر الهايدي مختف لا يظهر من خوف المخالفين. وأعلم أن صاحب هذا الرأي يبقى، طول عمره، منتظرأ لخروج إمامه، متمنياً لمجيئه، مستعجلأ لظهوره، ثم يفتني عمره ويموت بحسرة وغصة لا يرى إمامه، ولا يعرف شخصه من هو» (٤٢، ٣، ٥٢٢). فإذا عرفا أن الإمام المهدي قد اختفى في سن صفيرة نحو عام ٢٦٥هـ، وأضفنا إلى ذلك الفترة الزمنية الالزمة لترسخ هذه العقيدة بعد مرور الوقت الكافي لوفاة الإمام، لوصلنا إلى أواسط القرن الرابع، وهذا ما يتطابق مع ما استنتاجه من المحاورة.

تشير المحاورة بشكل مباشر إلى المقر الرئيس للجماعة، وهو البصرة، حيث التقى زيد بن رفاعة بجماعة جامعة لأصناف العلم، فصحبهم وخدمهم. كما تذكر من أعضائها الرئيسين إلى جانب زيد أربعة هم، المقدسي، والزنجاني، والمهرجاني، والعوقي، وجميع هؤلاء لم يكونوا من الشخصيات الفكرية البارزة في ذلك العصر، والمؤلفات التي تُعزى إلى بعضهم لم تكن بمستوى وزن الرسائل. وعلى الرغم من أن كل الباحثين يعزون تأليف الرسائل إلى زيد بن رفاعة وهؤلاء الأربعة، إلا أنني أرجح أن يكون هؤلاء الأربعة هم أصحاب الرسائل من دون زيد «الذي صحبهم وخدمهم» على حد تعبير التوحيدى، ويبدو أنه كان أصغر منهم سنًا. وإنى أستند في هذا الترجيح إلى ما للرقم الرياعي من أهمية في فكر الإخوان، فأصل الأعداد كلها هو من الواحد إلى الأربعة، وعدد مراتب الوجود أربعة، وعدد أقسام رسائلهم أربعة، ويقوم تنظيمهم على الرقم أربعة. فعلى قمة الهرم يتربع أربعة أشخاص هم بمثابة القيادة العليا، وهؤلاء الأربعة منتقون من أربعين، والأربعون منتقون من أربعين، والأربعين منتقون من أربعة آلاف، ووراء الأربعة آلاف عدد لا يحدده النص من «الأنصار» الذين يدعونهم بالتأبين المخلصين (الرسالة التاسعة)؛ ويشكل هؤلاء شريحة واسعة منتشرة في بقاع العالم الإسلامي، على ما نفهم من فقرات بعض الرسائل، ومنها ما ورد في الرسالة ٤٨: «اعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن لنا إخواناً وأصدقاء من كرام الناس وفضلائهم، متفرقين في البلاد... وقد ندبنا لكل طائفة منهم آخاً من إخواننا من ارتضيناه في بصيرته ومعارفه لينوب عننا في خدمتهم باليقان النصيحة إليهم بالرفق والرحمة والشفقة عليهم» (٤٨: ٤).

وتدلنا المحاورة على السمة العامة لذهب الإخوان الذي يعتمد على التوفيق بين الدين وفلسفات العصر وعلومه، حيث قال التوحيدى: «وذلك أنهم قالوا: إن الشريعة قد دُنسَت بالجهالات واختلطت بالضلالات، ولا سبييل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة... وزعموا أنه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة العربية فقد حصل الكمال». وهناك تتمة لما أوردناه من المحاورة تضيء بعض جوانب هذه المسألة. فقد سُئل الوزير أبا حيان التوحيدى عن المقدسي الذي يبدو

أنه كان الأبرز بين الأربع، وعن رأيه في الشريعة والفلسفة، فروي التوحيد  
عنه قوله:

«الشريعة طب المرضى، والفلسفة طب الأصحاء. والأنبياء يطببون للمرضى  
حتى لا يتزايد مرضهم، وحتى يزول المرض بالعافية فقط، وأما الفلسفة فيحفظون  
الصحة على أصحابها حتى لا يعتريهم مرض أصلاً. فبين مدبر المريض وبين مدبر  
الصحيح فرق ظاهر وأمر مكشوف، لأن غاية تدبير المريض أن ينتقل به إلى  
الصحة... وغاية تدبير الصحيح أن يحفظ الصحة، وإذا حفظ الصحة فقد أفاده  
كسب الفضائل وفرجه لها وعرضه لاقتئتها؛ وصاحب هذه الحال فائز بالسعادة  
العظمى وقد صار مستحقاً للحياة الإلهية، والحياة الإلهية هي الديمومة والخلود. وإن  
كسب الفضائل من يرث من المرض بطبع صاحبه أيضاً، فليست تلك الفضائل من  
جنس هذه الفضائل، لأن إحداها تقليدية والأخرى برهانية، وهذه مظنونة وهذه  
مستيقنة، وهذه روحانية وهذه جسمانية، وهذه دهرية وهذه زمانية».

وفي حديث التوحيدى تلميحات صائبة إلى روحانية مذهب الإخوان، وجنوحهم  
إلى السلم في نشر مذهبهم الذي يخلو من المطامع الدينوية والسياسية، واعتقاهم  
لمثل اجتماعية عليا، والطابع الأخوي لتنظيمهم، عندما قال: «وكانت هذه العصابة  
قد تآلفت بالعشرة وتصافت بالصداقة، واجتمعت على القدس والطهارة والنصيحة». فرسالتهم على ما نجد في ثابيا الرسائل أخلاقية بالدرجة الأولى، تحت على تهذيب  
النفس وتطهيرها من الآراء الفاسدة والاعتقادات الرديئة المؤلمة لأصحابها، والارتقاء  
بها فوق عالم المادة الذي يعتبرونه سجنًا للنفوس الإنسانية. ولكن هذه السمة  
الخلامية لمذهبهم لم تكن تعني انسحاب الفرد من العالم والانكفاء على نفسه  
من أجل تدبير خلاصها، لأن على الفرد في سعيه لخلاصه الفردي أن يساعد النفوس  
الأخرى على الخلاص أيضاً، وذلك عن طريق نشاط جمعي واسع تقوم به جماعة  
الإخوان، التي جعلت من نفسها نموذجاً للمجتمع الجديد المنشود الذي تحت  
تعاليمهم على بنائه. وقد وجهوا النقد اللاذع إلى الفساد السياسي والاجتماعي  
السائد في زمانهم، والتدور الأخلاقي الذي يسم العلاقات الاجتماعية، وشخصوا  
أمراض المجتمع، وأشاروا إلى طرائق الإصلاح.

أما عن جدة هذا المذهب، وعدم انتتمائه إلى أحد المذاهب الإسلامية المعروفة من شيعة أو معتزلة أو إسماعيلية أو قرمطية، فتجده في قول التوحيدى إن زيداً ورفاقه «قد وضعوا فيما بينهم مذهبًا»، ولم ينسبهم إلى أحد. ولو كان على دراية بصلتهم بآحدى الجماعات السياسية أو الفكرية أو الدينية، لما تردد في ذكر ذلك. وهذا الرأي الذي يصدر عن شخصية مرموقه عاصرت إخوان الصفاء، وعرفت بعضًا من أعضائها البارزين، هو أكثر مصداقية من آراء بعض المؤلفين الإسماعيليين المتأخرین على إخوان الصفاء بنحو قرنين أو أكثر، والذين يؤكدون انتتماء الإخوان إلى الإسماعيلية. وهذه مسألة سوف نتعرض لها في حينها عندما نتحدث عن «إسلام إخوان الصفاء» في أحد الفصول القادمة. وأكفى هنا بالقول إن فكرة الإمامة، وهي حجر الرحى في الفكر الشيعي عامه والفكر الإسماعيلي خاصة، لم تكن موضع توكييد لدى الإخوان، وهم في أكثر من موضع في رسائلهم يستبعدونها من مذهبهم. ومن ذلك قولهم في الرسالة ٤٧: «واعلم أن العقلاه الأخيار إذا انضاف إلى عقولهم القوة بواسطه الشرعية، فليس يحتاجون إلى رئيس يرئسهم ويأمرهم وينهاهم ويزجرهم ويحكم عليهم، لأن العقل والقدرة لواسطه الناموس يقونان مقام الرئيس الإمام. فهلم بما فيها الأخ أن نقتنى بسنة الشرعية ونجعلها إماماً لنا». (٤٧: ٤، ١٢٧) وفي الحقيقة، فإن أي تشابه بين فكر الإخوان وفکر فلاسفة الإسماعيلية المتأخرین عليهم، إنما يعكس تأثير الإخوان في الإسماعيلية وليس العكس، وأنشاء القرن الرابع الهجري لا نجد أي أثر فكري إسماعيلي بارز كان يمكن له أن يرقد فكر الإخوان.

وهنالك إشكالية في حديث التوحيدى تتعلق بعدد الرسائل، فهو يقول إنهم قد صنفوا خمسين رسالة في جميع أجزاء الفلسفة علميهَا وعمليهَا». ولكننا نجد أن عدد الرسائل في فهارس المخطوطات التي وصلت إلينا هو اثنان وخمسون رسالة، على الرغم من أن الإخوان يذكرون في شایا الرسائل تارة أنها اثنتان وخمسون وتارة أخرى أنها واحد وخمسون، وفي مطلع رسالتهم الثانية والخمسين وفق الفهرست يقولون: «وهذه هي آخر الرسائل من القسم الرابع، وهي الحادية والخمسون». كما وأنهم يشيرون إلى تصنيفهم لرسالة إضافية دعواها بالرسالة الجامعة، واعتبروها

بمتابة تلخيص للرسائل، من أجل إتاحة الفرصة لمن لم يطلع على الرسائل كلها وفاته بعضها، لربط ما فاته بما تحصل لديه. فما هو عدد الرسائل بالضبط؟ في الحقيقة نحن لا نملك سوى الالتزام بالعدد ٥٢ الوارد في فهرست الرسائل، وهذا ما فعلته في إشارتي إلى مراجع المقتبسات، حيث اعتبرتُ الرسالة الثانية والخمسين هي الرسالة الأخيرة. أما عن الرقم ٥١، فيبدو أن الإخوان بعد انتهاءهم من كتابة الرسائل، قد بثوها في اثنين وخمسين رسالة، وفيما بعد عندما وضعوا الرسالة الجامعة في وقت لاحق على نشر الرسائل، أراودوا الحفاظ على الرقم ٥٢ وهو رقم يحمل دلالة رمزية، فقاموا بضم رسالتين إلى بعضهما في رسالة واحدة، وهما على الأغلب الرسالة الأولى من القسم الثالث المعروفة «في المبادئ العقلية على رأي الفيثاغوريين»، والرسالة التي تليها والمعروفة «في المبادئ العقلية على رأي إخوان الصفاء»، وجعلوا العنوان المشترك لهما «في المبادئ العقلية». وأما عن الرقم خمسين الذي ذكره التوحيدى، ففي ذلك أكثر من تفسير؛ فإما أن التوحيدى أورد رقماً تقربياً لم يتوجَ فيه الدقة، وإما أن ما وصله من الرسائل لم يتجاوز الخمسين، وإنما أن الإخوان في ذلك الوقت لم يكونوا قد بثوا الرسائلتين الأخيرتين في الوراقين، ولم يكن متداولاً منها إلا خمسون.

على أنني، في الحديث عن عدد رسائل إخوان الصفاء، أود أن أثير مسألة قد لا نستطيع فيها الوصول إلى قول فصل على ضوء معلوماتنا الحالية؛ وهي انتمام الرسالة الجامعة إلى الرسائل الأصلية للإخوان، وكون مؤلفي الرسائل هم فعلاً واضعوها. إن القراءة المدققة لهذه الرسالة لا يمكن إلا أن تقود إلى ملاحظة اختلافها عن رسائل الإخوان، فهي غامضة في تعابيرها، وتفتقد إلى حيوية وسهولة أسلوب الإخوان الذي يتوجه إلى عامة المثقفين لا إلى خاصتهم، على الرغم من أن هدفها المعلن هو تلخيص الرسائل والربط بين أفكارها، وتوضيح غایاتها؛ كما إنها تحتوي على عدد من الأفكار التي تتناقض مع ما ورد في الرسائل، وعلى الأخص فيما يتعلق بمسألة الإمامة. ولعل من قرأ الفلسفة الإسماعيلية التي بدأ بواكيرها تفتح في القرن الخامس الهجري، يستطيع ملاحظة الشبه بين أسلوب فلاسفة الإسماعيلية وأسلوبها. فهل قام بوضعها أحد المفكرين الإسماعيليين ممن

أرادوا إعطاء طابع إسماعيلي للرسائل؟ إن الأمر غير مستبعد، لا سيما أن الأفكار الإسماعيلية التي يقال عن وجودها في الرسائل مثبتة في هذه الرسالة بالذات. أما عن ورود ذكر الرسالة الجامعة في أكثر من موضع في الرسائل، فيمكن تفسيره في هذه الحالة، بأن النسخ الذين بدأوا بعد ذلك بنسخ الرسالة الجامعة هذه إلى جانب الرسائل الأصلية، قد حشروا عنوان الرسالة الجامعة إلى جانب بقية العناوين. هذه اللمسة التحريرية على الرسائل تغدو ممكنة إذا عرفنا أن الحلقات الإسماعيلية هي التي صارت معنية فيما بعد بتوريق وتداول الرسائل، بعد زوال تنظيم إخوان الصفاء.

نأتي الآن إلى مضمون الرسائل وموضوعاتها ومنهج الإخوان في صياغتها. فقد تكلم الإخوان في شتى فروع المعرف الفلسفية والعلمية، في زمن لم يكن فيه العلم قد استقل عن الفلسفة. وعلى حد قول التوحيد في إخوان «صنفوا خمسين رسالة في جميع أجزاء الفلسفة علميهَا وعمليهَا». فلقد كتبوا في علم العدد، والمنطق، والفلك، والطبيعيات، والجغرافيا، والبيئة الأرضية، وعلم النفس، والإلهيات، وذلك بأسلوب لا يصعب حتى على قارئ العربية الحديث. يقولون في الرسالة ١٥: «عملنا في هذه الرسائل، وأوجزنا فيها القول، شبه المدخل والمقدمات، لكيما يقرب على المتعلمين فهمها، ويسهل على المبتدئين النظر فيها». ويقولون في الرسالة الأولى إن الفلسفة «ما بحثوا عن علم النفس بقراءح قلوبهم، واستخرجوا معرفة جوهرها بنتائج عقولهم، دعاهم ذلك إلى تصنيف الكتب الفلسفية. ولكنهم لما طولوا الخطاب فيها، وتكلّلها من لغة إلى لغة من لم يكن فهم معانيها ولا عرف أغراض مؤلفيها، انغلق على الناظرين في تلك الكتب فهم معانيها، وتكلّلت على الباحثين أغراض مصنفيها. ونحن قد أخذنا لبّ معانيها وأقصى أغراض واضعيها، وأوردناها بأوجز ما يكون من الاختصار في اثنتين وخمسين رسالة». ولكن الإخوان لم يقصدوا إلى إنتاج موسوعة معرفية، وهي الصفة التي تلخص بالرسائل من قبل معظم الباحثين، بقدر ما قصدوا إلى سعادة الإنسان في هذه الحياة وفي الحياة الأخرى؛ وهذه السعادة تتبدّل باستلام طريق المعرفة.

وضع الإخوان رسائلهم في أربعة أقسام، يختص كل قسم منها بموضوع من موضوعات الفلسفة. ويبدو أن كل واحد من الأربعة الذين يتربعون على قمة الهرم التنظيمي، كان مسؤولاً عن إعداد قسم من هذه الأقسام، وهي:

١- القسم الرياضي، ويدعون رسائله بالرسائل الرياضية التعليمية، وعددتها أربع عشرة رسالة.

٢- القسم الطبيعي، ويدعون رسائله بالرسائل الجسمانية الطبيعية، وعددتها سبع عشرة رسالة.

٣- قسم النفسانيات والعقليات، ويدعون رسائله النفسيانية العقلية، وعددتها عشر رسائل.

٤- قسم الآراء والديانات، ويدعون رسائله بالناموسية الإلهية والشرعية الدينية، وعدد هر احدي عشرة رسالة.

أما الرسالة الجامعة، فقد أفردوا لها مجلداً خاصاً يستفرق في الطبقات الحديثة نحو ٢٥٠ صفحة. وهم في نهاية فهرستهم للرسائل في مقدمة الكتاب، يصفون ما ورد فيها بأنه مجرد نماذج لما في حوزتهم من الحكمة والمعرف، يعرضونها على طالبي العلم علّهم يرغبون في الاطلاع على مزيد مما لديهم. يقولون في مقدمة الرسائل التي تحتوي على الفهرست:

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن مثلك صاحب هذه الرسائل مع طالبي العلم ومؤثري الحكم ومن أحب خلاصه، واختار نجاته، كمثل رجل حكيم جواد كريم، له بستان خضر نضر بهج مونق معجب طيب الثمرات، لمزيد الفواكه، عطر الرياحين... فأراد لكرم نفسه وسخاء سجيته أن يدخلها كل مستحق... فنادي في الناس أن هلموا وادخلوا هذا البستان، وكلوا من ثمارها ما اشتهيتم، وشمُوا من رياحينها ما اخترتم.. فلم يجبه أحد... فرأى الحكيم من الرأي أن وقف على باب البستان، وأخرج مما فيه تحفًا، وطرفًا ولطفًا من كل ثمرة طيبة، وفاكهه لذيدة، وريحان زكي... فكل من مر به عرضها عليه... حتى إذا ذاق وشمَّ وفرح به... واشتاق إلى دخول البستان وتنفَّه، وقلق إليه ولم يصبر عنه، فقال له عند ذلك: ادخل البستان، وكل ما شئت، وشمَّ ما شئت، واحتَر ما شئت» (فهرست الرسائل: ١ ، ٤٥-٤٦).

ولكن على الرغم من هذا التقسيم المنهجي للرسائل وتوزيعها على أربعة أقسام، لكل قسم منها موضوعه الخاص ولكل رسالة فيه موضوعها أيضاً، إلا أن الإخوان لم يتقيدوا بهذا التقسيم؛ فهم لا يستندون الموضوع الواحد في رسالة واحدة أو قسم بعينه، بل نراهم يعودون إليه في رسائل أخرى وقسم آخر، لمزيد من المعالجة والتطوير، أو قد يكررون حرفياً ما قالوه سابقاً دون تغيير؛ الأمر الذي يؤكّد تعدد المؤلفين، كما يؤكّد ما أورثته سابقاً عن وجود مرجع مشترك لهم سابق على كتابة الرسائل. وينجم عن ذلك عدم اقتصار الرسالة الواحدة على موضوعها المعلن في العنوان، واحتوائها على الكثير من الاستطرادات التي تعالج أفكاراً خارجة عن السياق. وهذه في رأيي أبرز الصعوبات التي تواجه قارئ الرسائل، الذي لا يستطيع الإحاطة بأي موضوع تعالجه، أو فهم جانب من جوانب مذهب الإخوان إلا بعد الانتهاء من قراءة الرسائل، وكان على قدر من النباهة يمكنه من ربط شتات الأفكار والتأليف فيما بينها عبر كل مرحلة من المراحل.

يقوم مذهب الإخوان على التوفيق بين الدين والفلسفة، وهو طريق اختطه قبلهم الفيلسوف الكيندي، ولكنهم كانوا أول من وصل إلى أقصى غایاته. فإذا كان على المرء أن يبدأ أولاً بالإيمان الذي هو التصديق والإقرار بما أخبر الأنبياء، إلا أن الإنسان العاقل لا يلبث حتى يضع إيمانه هذا موضع التفكير العقلي. وهنا يأتي دور الفلسفة، وطلبُ المعرفة الحقيقة التي تقود إلى تصديق العقل بعد تصديق القلب. نقرأ في الرسالة ٦٤: «وَمَنْ أَجْلَ هَذَا دَعَتِ الْأَنْبِيَاءُ أَمْهَا إِلَى الإِقْرَارِ أَوْلًا، ثُمَّ طَالَبُوهَا بِالْتَّصْدِيقِ بَعْدَ الْبَيْانِ، ثُمَّ حَوْهُمْ عَلَى طَلَبِ الْمَعْرِفَةِ الْحَقِيقِيَّةِ. وَالدَّلِيلُ عَلَى صَحَّةِ مَا قَلَّا، قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: «الَّذِينَ يَؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ»، وَلَمْ يَقُلِ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ بِالْغَيْبِ؛ ثُمَّ حَثَّهُمْ عَلَى طَلَبِ الْعِلْمِ بِقَوْلِهِ: «فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَلْبَابِ»؛ ثُمَّ مَدْحُومِهِمْ فَقَالَ: (...يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ...)<sup>(١)</sup> فَكَفَى بِهَذَا فَرْقًا بَيْنَ الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ».

وفي هذا الوقت كان الغرب المسيحي يشهد قيام عملية مشابهة من التوفيق بين الدين والفلسفة، ابتدأت بأول الفلسفه المسيحيين الكبار وهو كليمونس

- ١- سورة المجادلة: الآية ١١.

الاسكندرى (ت ٢١٥ م) الذى اعتبر الفلسفة اليونانية هبة من الله. وقد أسس في الإسكندرية مدرسة لتأهيل معلمي الديانة المسيحية كانت تدرس الفلسفة اليونانية وعلى وجه الخصوص فلسفة أفلاطون. ثم خلفه تلميذه أوريجين (ت ٢٥٤ م) الذى ألف دراسات للكتاب المقدس مبنية على التفكير الفلسفى، واعتبرت بعض كتاباته خارجة عن المعتقد القويم. وقد بلغت هذه الحركة ذروتها مع ظهور كتابات القديس أوغسطين (ت ٣٤٠ م) الذى يعتبر من أبرز الأفلاطونيين المحدثين في الفكر المسيحي، وأكثر المفكرين أثراً في تاريخ الكنيسة. فقد سار أوغسطين على نهج الأفلاطونية المحدثة وصيغه بالصيغة المسيحية، وبفضل مؤلفاته تحولت الفلسفة إلى مصدر من مصادر علم اللاهوت المسيحي؛ ويمكن تشبيه دوره بالدور الذى أداه الفيلسوف الكندي في الثقافة الإسلامية. وفي القرن العاشر الميلادى (الذى نشط فيه إخوان الصفاء)، ولدت الفلسفة المدرسية المسيحية (= السكولائية)، عندما عكف رهبان الأديرة على دراسة وترجمة العديد من المخطوطات الفلسفية اليونانية التي كانت محفوظة لديهم، ووضعوا لها الشرح والتفسيرات. وكان من أوائل هؤلاء المدرسيين جون سكوت إريجينا، الذي حاول التوفيق بين مفهوم الأفلاطونية عن الفيض الإلهي وتعاليم المسيحية في الخلق والتكوين (ت ٨٧٧ م). وقد بلغت الفلسفة المدرسية عصرها الذهبي في زمان إنسلم أسقف كانتربري (ت ١١٠٩ م)، الذي أكَدَ بُأَنَّ عَلَى الْمُؤْمِنِ أَنْ يَجْتَهِدَ فِي فَهْمِ مَا سَبَقَ وَأَنْ يُؤْمِنَ بِهِ، وَذَلِكَ اعْتِمَادًا عَلَى الْعَقْلِ<sup>(١)</sup>; وهذا عين ما قال به إخوان الصفاء.

كما يقوم مذهب الإخوان على التوفيق بين الأديان، لأن في كل منها جانب من الحقيقة. يقولون في الرسالة ٤٢: «فاعلم أن الحق في كل دين موجود، وعلى كل لسان جار، وأن الشبهة دخلها على كل إنسان جائز ممكن، فاجتهد يا أخي أن تبين الحق لكل صاحب دين ومذهب مما هو في يده، أو مما هو متمسك به، وتكشف الشبهة التي دخلت عليه، إن كنت تحسن هذه الصناعة... ثم اعلم أن الأنبياء، عليهم السلام، لا يختلفون فيما يعتقدون من

١- الأب توماس ميشال البسوسي، مدخل إلى العقيدة المسيحية، دار المشرق، بيروت ١٩٩٥ ص ١٢٢-١٢٦.

الدين سراً وعلانية... وأما الشرائع التي هي أوامر ونواه وأحكام وسفن، فهم فيها مختلفون... ثم اعلم أن اختلاف الشرائع ليس بضارٍ، إذا كان الدين واحداً.

(٤٢ : ٣ - ٤٨٦ - ٤٨٧)

من هنا، فإن التعصب هو آفة العقول يعميها عن رؤية الحقائق: «... ثم اعلم أنه ينبغي لمن يريد أن يعرف حقائق الأشياء أن يبحث أولاً عن علل الموجودات وأسباب المخلوقات، وأن يكون له قلب فارغ من الهموم والغموم والأمور الدنيوية... ويكون غير متعصب لمذهب أو على مذهب، لأن العصبية هي الهوى، والمهوى يعمي عين العقل، وينهى عن إدراك الحقائق». (٤٠ : ٣ - ٣٧٦).

من هنا، فإن مذهب الإخوان هو استمرار وتكميل لكل معارف الإنسانية، وعلومهم مأخوذة من أربعة مصادر رئيسة: «أحدها الكتب المصنفة على ألسنة الحكماء وال فلاسفة، من الرياضيات والطبيعيات؛ والآخر الكتب المنزلة التي جاءت بها الأنبياء...؛ والثالث الكتب الطبيعية، وهي صور أشكال الموجودات بما هي عليه الآن من تركيب الأفلاك، وأقسام البروج، وحركات الكواكب ومقدادير أجرامها، وتصاريف الزمان، واستحالة الأركان، وفتون الكائنات من المعادن والحيوان والنبات...؛ والنوع الرابع الكتب الإلهية التي لا يمسها إلا المطهرون». (٤٥ : ٤ - ٤٢).

لقد تأثر الإخوان بالفلسفة اليونانية، ووضعوا في شاغورث وأفلاطون وأرسسطو في درجة تعادل درجة الأنبياء، واستشهدوا بأقوالهم في سياق واحد مع أقوال عيسى المسيح والرسول الكريم؛ كما تأثروا بالفلسفة الأفلاطונית الحديثة التي نشطت في المشرق العربي في العصر الهيليني، لا سيما فيما يتعلق بنظرية الفيض الإلهي التي تفسر كيفية ظهور العالم عن الله؛ وثبتت في إنائهم الفكري تيارات قادمة من الهند وفارس، والصابئة المحليين في حران وهم أصحاب عقيدة كوكبية تقدس الأجرام السماوية. ولكنهم خرجوا من ذلك كله بمذهب أصيل أسس لفتوحية إسلامية أعطت ثمارها بعد ذلك في الفكر الصوفي، ولدى الفرق الإسلامية ذات الطابع الفلسفى وهي: الإسماعيلية والنصيرية والدرزية.

## الإخوان والغنوصية:

الغنوصية مذهب فضفاض لا يقوم على أيديولوجيا دينية متحجرة، أو دوغمياً مذهبية. وقد بدأت بواعкиره في الظهور مع مطلع القرن الأول الميلادي، بتأثير من الأفلاطونية الوسيطة، والتعاليم الهرمزية المنسوبة إلى هرمز المثلث العظمة<sup>(١)</sup>؛ وهذه التعاليم مبثوثة في ثمانى عشرة رسالة تمثل نوعاً من الغنوصية المبكرة، صاغها على ما يبدو عدد من المؤلفين المجهولين الذين ينتمون إلى أخوية روحية تشبه في تنظيمها جماعة إخوان الصفاء. ويظهر في هذه الرسائل الهرمزية عدد من الأفكار المؤسسة للغنوصية، وأهمها مثوية الإنسان وانقسامه إلى جزء مادي وآخر روحي، حيث يمثل الجسد كل ما هو مادي ومظلم وفانٍ، ويمثل العقل (الذي يتطابق مع الروح) كل ما هو نوراني و حقيقي و خالد، وهو الذي يقود في النهاية إلى الخلاص من سجن المادة، وتجسد فعالياته سعي الروح إلى الانعتاق، ودعوتها إلى العوالم النورانية العليا، إلى الله الذي تدعوه هذه النصوص بالأب الكلي.

جاءت تسمية الغنوصية Gnosticism من الكلمة اليونانية غنوص - Gnosis التي تعني المعرفة الحدسية الباطنية، أو العرفان بمصطلح التصوف الإسلامي فالعارضون هم الغنوصيون - Gnostics الذين يتواصلون مع الحقيقة الكلية عن طريق بصيرتهم الداخلية، أما الآخرون فهم «غير العارفين» الذين يقفون عند ظاهر التعاليم الدينية، ولا ينفذون إلى حقيقتها الباطنية. فإذا كان الطريق إلى الجنة لدى اليهودية هو الالتزام بأحكام الشريعة، ولدى المسيحية هو الإيمان بيسوع المسيح، فإن الخلاص عند الغنوصية يأتي عن طريق فعالية روحية داخلية تقود إلى معرفة النفس، وفي أعمق مستوياتها تقود إلى معرفة الله ذوقاً وكشفاً وإلهاماً. هذه المعرفة هي التي تحرر الروح الحبيسة في إطار الجسد المادي والعالم المادي الأوسع، لتعود إلى مصدرها حيث كانت قبل البوتوط.

في الفترة المبكرة لانتشار المسيحية في مصر وبلدان الهلال الخصيب، تحولت جماعات غنوصية عديدة إلى المسيحية، ونتج عن ذلك تيار مسيحي غنوسي عبر عن

١- وندعوه المصادر الإسلامية بهرمز المثلث الحكمة، وتطابق بينه وبين النبي ادريس الوارد ذكره في القرآن الكريم

عقيدته عن طريق أدبيات غنوصية غزيرة، بينها أناجيل صُنفت بعد ذلك بين الأنجليل المنحولة. وهذه العقيدة لا ترکز على الإيمان، بل على العرفان. لقد قال يسوع في الأنجليل الرسمية: «من آمن بي وإن مات فسيحيًا»، وقال: «أنا هو الطريق والحق والحياة، ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي». أما في الأدبيات الغنوصية فإن المسيح ليس وسيطاً للخلاص، بل هو رمز لمعرفة الحقيقة بالكذب الشخصي. ففي إنجليل توما الغنوصي قال التلاميذ ليسوع: «أرنا المكان الذي أنت فيه لأنه من الضروري أن نبحث عنه». فقال لهم: «من له أذنان فليسمع. هنالك نور داخل إنسان النور من شأنه أن يضيء العالم، ولكن إذا لم يضئ فلا شيء سوى الظلمة»<sup>(١)</sup>. مثل هذا القول يوجه ذهن المريد إلى ذاته الحقيقية وخيبيته التي تتخطى على طاقة هائلة، وإلى النور الداخلي الذي يساعدك على اكتشاف طريقه بنفسه.

وفي «كتاب توما المناهج»، قال يسوع: «من لم يعرف نفسه لم يعرف شيئاً، ولكن من عرف نفسه حقاً معرفة بأعمق الكل». وفي نص حوار المخلص لدينا مثال على طريقة يسوع في تحويل السائل إلى نفسه ليجد عندها الجواب. فقد سأله أحد التلاميذ أن يريهم مكان الحياة حيث النور النقى، فأجاب يسوع: «من عرف نفسه منكم فقد رأه». وسألته آخر: «من الذي يبحث ومن الذي يكتشف؟» فأجاب يسوع: «إن من بحث عن الحقيقة هو الذي يكشف عنها». وفي نص «بيان الحقيقة»، يقول المؤلف: «إن المريد في الواقع هو تلميذ عقله الخاص، وهو الذي يكتشف أن عقله هو أبو الحقيقة، ويعرف ما يتوجب عليه معرفته عن طريق التأمل الباطني الصامت». فيسوع الحي بالنسبة إلى الغنوصيين ليس إلا رمزاً لمعرفة الحقيقة.

إن بؤس الشرط الإنساني يعود إلى الجهل لا إلى الخطيئة الأصلية؛ فالبشر في هذه الحياة هم في حالة نسيان وغفلة وعدم إحساس بذواتهم الحقيقية. وهذا ما يدعوه إخوان الصفاء عبر رسائلهم بنوم الغفلة ورقدة الجهالة. يقول المعلم فالينتينوس في «إنجليل الحقيقة»: «إن الوجود أشبه بالكافوس؛ فالنائم يرى أحياناً

١- من أجل معلومات أوسع عن الغنوصية، وعن مصادرها الأصلية التي اقتبس منها هنا، راجع مؤلفي «الوجه الآخر للمسيح - مقدمة في المسيحية الغنوصية»، دار علاء الدين دمشق ٢٠٠٤. وهذا الكتاب هو المرجع الوافي الوحيد عن الغنوصية في الفكر العربي.

أنه يسقط من جبل، أو تطارده الوحوش المفترسة، أو يلاحقه قاتل، أو يطير في الهواء بغير جناح؛ ولكنـه حين يستيقظ من نومه يتلاشى كل ذلك. وهذا هو حال أهل العرفان الذين تخلصوا من جهالـهم مثـلـما يتخلص النائم من كابوسـه، تاركـين حـيـاةـ الجـهـلـ مـثـلـما يـتـرـكـ منـ أـفـاقـ منـ نـوـمـهـ لـلـيلـ أحـلـامـهـ وـكـوابـيسـهـ، مـقـبـلـينـ عـلـىـ عـالـمـ جـدـيدـ يـتـلاـشـىـ فـيـهـ الجـهـلـ مـثـلـما يـتـلاـشـىـ الـظـلـامـ أـمـامـ نـورـ الصـبـاحـ».

هـذـاـ السـعـيـ نـحـوـ الـاسـتـارـةـ يـتـطـلـبـ الـكـفـاحـ ضـدـ مـقاـوـمـةـ دـاخـلـيـةـ هـيـ أـشـبـهـ بـالـرـغـبـةـ يـقـيـدـ الـبـقـاءـ عـلـىـ حـالـ النـوـمـ وـرـفـضـ الصـحـوـ.ـ يـقـولـ الـمـعـلـمـ سـيـلـفـانـوسـ يـقـيـدـ نـصـهـ المـدـعـوـ بـالـتـعـالـيمـ:ـ «ـقـمـ مـنـ هـذـاـ النـوـمـ الـذـيـ يـثـقلـ عـلـيـكـ.ـ أـصـحـ مـنـ الـفـلـةـ الـتـيـ تـمـلـؤـ بـالـظـلـامـ.ـ لـمـاـ تـطـلـبـ الـظـلـامـ مـعـ أـنـ النـوـرـ مـتـاحـ لـكـ؟ـ الـحـكـمـ تـنـادـيـكـ وـلـكـنـكـ تـطـلـبـ الـحـمـاـقـةـ.ـ الـإـنـسـانـ الـأـحـمـقـ يـتـبعـ طـرـيـقـ الرـغـبـاتـ وـالـشـهـوـاتـ وـيـفـرـقـ يـقـيـدـ مـسـتـقـعـهـ،ـ إـنـهـ مـثـلـ سـفـيـنةـ جـانـحةـ تـدـفـعـهـ الـرـيـاحـ يـقـيـدـ كـلـ اـتـجـاهـ،ـ أـمـثـلـ حـصـانـ جـامـعـ بلاـ فـارـسـ يـحـتـاجـ لـجـامـاـ هوـ الرـشـدـ.ـ قـبـلـ كـلـ شـيـءـ اـعـرـفـ نـفـسـكـ...ـ اـعـتـمـدـ عـلـىـ مـرـشـدـكـ الـذـيـ هـوـ الـعـقـلـ،ـ وـمـعـلـمـكـ الـذـيـ هـوـ الرـشـدـ...ـ عـشـ وـفـقـ مـاـ يـمـلـيـهـ عـلـيـكـ عـقـلـكـ..ـ اـكـتـسـبـ الـقـوـةـ لـأـنـ الـعـقـلـ قـوـيـ..ـ أـنـرـ عـقـلـكـ...ـ أـشـعـلـ النـوـرـ الـذـيـ يـقـيـدـ دـاخـلـكـ...ـ اـقـرـعـ عـلـ بـابـ ذـاتـكـ وـامـشـ عـلـيـهـ كـمـاـ تـمـشـيـ عـلـىـ دـرـبـ مـسـتـقـيمـ وـمـمـهـدـ،ـ فـإـذـاـ مـشـيـتـ يـقـيـدـ هـذـاـ الدـرـبـ فـلـنـ تـضـلـ أـبـداـ».

فالفنوصية معتقد خلاصٍ، وكل مفاهيمها وتصوراتها الكونية تتلاخـصـ أـخـيرـاـ يـقـيـدـ مـفـهـومـ وـاحـدـ عـنـ التـحـرـرـ وـالـانـتـاعـقـ.ـ وـلـكـنـ الـخـلاـصـ الـفـنـوـصـيـ لـنـ يـتـأـتـيـ عـنـ طـرـيـقـ الـعـبـادـاتـ الشـكـلـيـةـ وـالـطـقوـسـ،ـ إـذـاـ لمـ تـتـرـافقـ مـعـ الـعـرـفـةـ وـتـكـونـ مـقـدـمةـ لـهـ.ـ إـنـ الـصـرـاعـ الرـئـيـسـ الـذـيـ يـخـوضـهـ الـإـنـسـانـ هـوـ صـرـاعـ بـيـنـ الـمـعـرـفـةـ الـتـيـ تـقـودـ إـلـىـ الـخـلاـصـ،ـ وـبـيـنـ الـجـهـلـ الـذـيـ يـبـقـيـهـ يـقـيـدـ دـاخـلـهـ،ـ كـلـمـاـ بـلـيـ جـسـمـهـ وـأـلـىـ الـفـنـاءـ تـقـمـصـتـ رـوـحـهـ جـسـداـ آـخـرـ،ـ وـهـكـذاـ إـلـىـ مـاـ لـاـ نـهـاـيـةـ إـنـ هـيـ لـمـ تـقـلـعـ يـقـيـدـ الـانـتـاعـقـ.ـ مـنـ هـنـاـ فـإـنـ الـحـكـمـ الـقـدـيمـةـ المـنـقـوـشـةـ عـلـىـ جـدارـ مـعـبدـ دـلـفـيـ يـقـيـدـ دـاخـلـهـ،ـ وـالـمـؤـلـفـةـ مـنـ كـلـمـتـيـنـ هـمـاـ «ـاعـرـفـ نـفـسـكـ»ـ تـتـخـذـ أـهـمـيـةـ مـرـكـزـيـةـ يـقـيـدـ كـلـ النـظـمـ الـقـائـمـةـ عـلـىـ الـعـرـفـةـ.ـ فـلـقـدـ اـسـتـخـدـمـتـهـ الـأـقـلـاطـوـنـيـةـ وـفـسـرـتـهـ بـعـرـفـةـ النـفـسـ الإـلـهـيـةـ يـقـيـدـ دـاخـلـ الـإـنـسـانـ،ـ وـكـذـلـكـ الـهـرـمـزـيـةـ الـتـيـ نـقـرـأـ يـقـيـدـ إـحـدـىـ رـسـائـلـهـ:ـ «ـإـنـ اللـهـ الـأـبـ الـذـيـ جـاءـ مـنـهـ

الإنسان هو نور وحياة، فإذا عرفت أنه نور وحياة وأنك صدرت عنه، فسوف تستعاد إلى الحياة مرة أخرى».

فعلى عكس الزرادشتية وبقية النظم الدينية التي تبشر ببعث أجساد الموتى في اليوم الأخير، فإن البعث الذي تبشر به الغنوصية هو ببعث الأرواح: إنه خلاص من الجسد ومن العالم في آن معاً، لا من الخطيئة ومن الذنوب. وإذا كان هنالك من مفهوم عن الخطيئة الأصلية في العقيدة الغنوصية، فإنه سقوط الروح في عالم المادة، وإذا كان هنالك من مفهوم عن التوبة، فإنه وعي الإنسان للقبس الإلهي في داخله، وببحثه عن الوحدة المفقودة. مع انبعاث هذا الوعي تبتدئ الروح رحلة خلاصها وانعتاقها، ويتحول الموت من بوابة تؤدي إلى القبر أو إلى دورة تتاسخ جديدة، إلى بوابة تؤدي إلى العالم الروحاني الأعلى.

وفي هذا يقول إخوان الصفاء بأن موت الجسد هو ولادة الروح؛ ويشبهون ملائكة الموت بقابلة الأرواح لأنه يستولد النفس (= الروح) من الجسد كما تستولد القابلة الجنين من الرحم. ولهم في ذلك تشبهات أخرى: فالنفس تشبه الدرّ بينما تشبه الأجساد الصدف، وما الموت سوى استخراج الدرة من الصدفة ليُستأنف بها أمر آخر. والنفس أيضاً تشبه لبّ الحبّ إذا نضجت السنابل وأن أوان الحصاد، حيث يُرمي بقشورها ويؤخذ لها ويستأنف بها أمر آخر. (الرسالة ٥).

ويقول مؤلف العمل الغنوسي المعروف بعنوان رسالة في البعث: «إن الوجود الإنساني هو نوع من الموت الروحي، أما القيامة فهي لحظة الكشف والاستارة التي تقل العارف إلى عالم جديد. وإنَّ من يصحو على هذه الحقيقة يغدو حياً من الناحية الروحية. إن باستطاعتك الانبعاث من عالم الموت هنا والآن. هل أنت مجرد جسد فان؟ هل تفχصت نفسك ووعيت بأنك قد قمت من بين الأموات». أي إن من حق المعرفة قد يُبعث من الموت قبل أن يموت، وما عليه سوى انتظار واقعة الموت التي تزع عنه رداءه المادي وتحوله إلى روح منتعقة. وفي هذا يقول إنجيل فيليب الغنوسي: «إن من يعتقد أن عليه أن يموت أولاً ثم يُبعث هو على ضلال، لأن بمقدوره أن يُبعث وهو حي». لذلك قال يسوع في إنجيل توما الغنوسي: «هذه السماء ستزول، والتي فوقها ستزول، ولكنَّ الذين هم أموات لن يحيوا، والذين هم أحياً لن يموتاً».

إن إنكار القيامة العامة للموتى في نهاية الزمن يستتبع عند الغنوصيين رفض مفهوم التاريخ الدينامي الذي يسعى إلى نهاية معينة يتخلص عندها العالم من بذور الشر التي زرعها فيه الشيطان، ليغدو كاملاً ونقياً كما كان عندما خرج من يد الخالق. فالعالم ليس حسناً وخيراً في أصله، بل هو شر من حيث الأساس، والتاريخ لا يسعى إلى غاية وليس له معنى، وما على الإنسان إلا الهروب من العالم ورفضه بدلاً من انتظار النهاية السعيدة، لأن الروح الحبيسة في المادة لن تتعتق إلا عن طريق الغنوص، وما الجسد إلا ثوباً نرتديه لفترة مؤقتة ثم نتخلص منه إلى الأبد. وهذا ما دعا الغنوصيين إلى احتقار الجسد واعتبار وظائفه غير مهمة بالنسبة إلى الكائن الروحي. قال يسوع في إنجيل توما: «إنني أعجب لهذه الثروة العظيمة (= الروح) تقييم في هذا الفقر المدقع (= الجسد)». فالجسد مصدر للألم والمعاناة، وعرضة للمرض والشيخوخة وكل أنواع الأذى. فإذا لم يكن لدينا جسد، من أين تأتي مشكلات؟ إن الصراع ضد شهوات الجسد يقع في صميم الأخلاق الغنوصية. والغنوصيون يرون أن الأخلاق السائدة في المجتمع هي أخلاق براغماتية مبنية على التزامون بها. فالذى يعمل بقاعدة «لا تسرق» يفعل ذلك لكي لا يتعرض هو نفسه إلى السرقة؛ والذى يعمل بقاعدة «لا تقتل»، يفعل ذلك لكي يحمي نفسه من القتل؛ والذى يعمل بقاعدة «لا تزن» أو «لا تشته امرأة قريبك»، يدفع عن نسائه الرجال الآخرين. إن مثل هذه النواهي الواردة في الشرائع ليست أخلاقاً حقيقة، والالتزام بها لا ينشأ عن تلمسٍ فعلى للخير الكامن في النفس الإنسانية، وإنما ينبع عن الخوف. أما الأخلاق الغنوصية فتشاء عن الحرية التي يتحققها الغنوص للإنسان، وعن اكتشافه لمصدر الخير الأسنى في داخله. فالمعرفه تحقق كمال الإنسان، والكمال لا يستطيع إلا فعل الخير، لا خوفاً ولا طمعاً. إن الأب التوراني الأعلى لا يطلب من الإنسان إلا أن يعرفه في داخله، وعندما يعرفه يغدو حراً وكمالاً وخيراً. والحر لا يرتكب الخطيئة، لأن من يرتكب الخطيئة هو عبد للخطيئة.. إن المعرفة تسمى بقلوب المؤمنين وتجعلهم فوق العالم، وهم ليسوا عبيداً إلا للحب».

فيما عدا الغنوصية المانوية التي تحولت على يد معلمها ونبيها مانى إلى ديانة مؤسسية في أواسط القرن الثالث الميلادي، فإن الفكر الغنوصي لم يتطور

أيديولوجيا دينية موحدة ومنتظمة، وبقيت الفرق الغنوصية أشبه بالطرق الصوفية الإسلامية التي يتبع كل منها شيخاً ذا نهج خاص، على اشتراك هذه الفرق بالأفكار العامة الرئيسة. ولقد قاد تعدد المدارس الغنوصية وتوكيد معلميها على حرية الإبداع، إلى خلق تيارات فكرية غنوصية لم تنتظم أبداً في كنيسة واحدة ذات هيكلية مرتبة، تفرض عقيدة يُعدُّ الإخلال بواحد من بنودها هرطقة وخروجاً عن الإيمان القويم. هذه التيارات لم تصارع ولم يستبعد بعضها بعضاً كما فعلت الفرق المسيحية أو الإسلامية من بعدها، ولم يعتبر أيٌ منها نفسه بمثابة القيم الوحيدة على الإيمان الغنوسي، بل تعاونت وأغنت بعضها بعضاً، ووجدت في التنوع إثراء لفكرها المشترك. من هنا فإن الغنوصية لم تعتمد نصوصاً مقدسة بعينها، ونظرت إلى نصوصها باعتبارها مقاربات للحقيقة الكلية الخافية، التي لا يمكن إدراكتها إلا عن طريق تنويعات رمزية تعين المريد في تجربته الروحية الخاصة.

هذه هي الخطوط العامة للمذهب الغنوسي، عرضتها باختصار لا يفي هذا الفكر حقه ولا يتعرض لكل جوانبه، وذلك لفرض التقديم لفكر إخوان الصفاء الذي رأيت فيه توبيعاً على الفكر الغنوسي ومدخلاً إلى الغنوصية الإسلامية. وكما سترى من فصول هذا الكتاب، فإن مذهب الإخوان يقوم على عدد من الأفكار الغنوصية الأساسية، وأهمها:

١- إن الروح الإنسانية، أو النفس كما يفضلون تسميتها، هي شرارة من النور الإلهي الأسمى تم احتباسها في الجسد المادي. وبمصطلاح الإخوان المستمد من نظرتهم في الخلق والتكون، فإن النفس الجزئية التي تسكن الجسد الإنساني هي قوة منبعثة وفائضة عن النفس الكلية، والنفس الكلية هي فيض فائض من العقل الكلي، الذي فاض بدوره عن الذات الإلهية. وقد أهبطت هذه النفس الجزئية على مركز العالم المادي، وهو الأرض، واتحدت بالأجسام الجزئية.

٢- ويتبع ذلك أن الإنسان عبارة عن جملة مجموعة من جوهرتين متبادرتين: جسد جسماني، ونفس روحانية. فالصفات المختصة بالجسد بمجرده، هي أنه جوهر مادي طبيعي؛ وهو منفسٌ ومتغير ومستحيل بعد الموت إلى العناصر المادية التي تَكُونُ منها. أما الصفات المختصة بالنفس بمجردها، فهي أنها جوهرة روحانية،

سماوية، نورانية، حية بذاتها، فعالة في الجسد ومستعملة له إلى وقت معلوم، ثم إنها تاركة له وراجعة إلى عنصرها ومبدئها.

٢- إن فكاك النفس من أسر العالم المادي وسجن الجسد، لن يتأتى لها إلا بمعرفتها لأصلها، وصحوها من حالة الجهل والنسيان التي آلت إليها عقب ارتباطها بالجسد، والتي يدعوها الإخوان بنوم الغفلة ورقدة الجهالة.

٤- إن النفس العارفة ترتقي عبر المراتب الروحية صعوداً إلى أعلى رتبة إنسانية تهيئها للانعتاق النهائي بعد الموت. ولكن الانعتاق الحقيق، يتحقق لها قبل ذلك في لحظة الصحو والانتباه التي تكشف البصيرة. فالبعث، على ما يقول الإخوان، هو انتباه النفوس من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، والقيامة هي قيامة النفس من قبرها وهو الجسد، أما الجسد فيسقط ولا يقوم أبداً.

٥- إن النفوس العارفة التي فارقت أجسادها بالموت، لن تُرد إليها إثر قيامة عامة للأموات، وإنما تبقى سعيدة ملتهدة حرمة في عالم الأفلالك، أما النفوس غير العارفة فتبقى بعد مفارقة أجسادها حبيسة في العالم المادي الأسفل. فهاتان هما الجنة والنار اللتان تدومان ما دامت السماء الأرض، فإذا حان وقت دمار العالم انسحبت منه النفس الكلية فبطلت حركتها وآل إلى الفناء، وحشرت النفوس الجزئية أي اجتمعت بالنفس الكلية واتحدت معها، والنفس الكلية تتحقق بالعقل الكلي الذي يتحقق بباريه عز وجل.

٦- إن المهمة الملقاة على عاتق الإنسان الذي انفتحت بصيرته على الحقائق، هي الكدح في سبيل تنمية نفسه وتطهيرها من أجل تحضيرها للانعتاق، وفي الوقت نفسه مد يد العون إلى النفوس الجاهلة والأخذ بيدها على طريق المعرفة. وهو إذ يبدأ بفهم الشريعة وتطبيقاتها والالتزام بما ورد فيها من أوامر ونواه، عليه أن يدرك أنَّ الشريعة وحدها لا تحقق الانعتاق، وأنه لا بد من اقترانها بالكدح المعرفي الذي يحول النفس الفاقدة إلى نفس منتبهة.

على أن الإخوان يختلفون مع الفنوصية التقليدية في أكثر من نظرة وممارسة. فالعالم عند الفنوصيين شر كله ولا سبيل إلى إصلاحه، لأنَّه من صنع إله التوراة الذي يقرنونه بالشيطان، لا من صنع الله الحق، الأب النوراني الأعلى خالق العوالم

الروحانية التي تسمى على العالم المادي. وقد رأف الله بالبشر وأرسل إليهم ابنه المسيح من أجل تخلص أرواحهم التي تتمنى إلى العوالم الروحانية العليا. من هنا يأتي رفض الغنوصية للعالم ومحاولة الانسحاب منه. وبما أن الجسد ينتمي إلى العالم المادي علينا أن نرفضه أيضاً ونتذكر لشهوته ورغباته؛ حتى إن بعض الفرق الغنوصية قد شجعت على ترك الزواج والإنجاب وال العلاقات الجنسية. أما الإخوان فلا يرون أن العالم شر بطبعته لأنه من صنع الله، بل هو ناقص، ونقصه ناجم عن كونه الحلقة الأخيرة من سلسلة الفيض الإلهي، حيث قصرت كل حلقة من هذه السلسلة عن اللحوق بسابقتها وعجزت عن التماثل معها، وصولاً إلى الحلقة المادية الدنيا التي تلي ذلك القمر، وهي أكثر الحلقات نقصاً وعجزاً. ولكن هذا العالم المادي الأدنى على نقشه وكونه سجناً للنفوس الهاشطة، إلا أنه قدم لها في الوقت نفسه فرصة للانفلات من عقاله عن طريق المعرفة. والإخوان يشبهون المدة التي تقضيها النفس الجزئية في العالم بتلك المدة التي يتقطنها الجنين في الرحم؛ فكما أن الجنين لا يستطيع الانتفاع بالحياة إلا بعد بقاءه المدة الكافية في الرحم لاستكمال الخلقة وتتميم الأعضاء، كذلك هو حال الإنسان الذي يتوجب عليه قضاء المدة اللازمة في هذا العالم من أجل التعلم والتبصر والارتقاء، ومن ثم الانتفاع بالحياة الثانية.

وبنجم عن ذلك أن الإخوان، على ذمّهم للجسد، لا يجدون فيه شرآ إلا بالنسبة إلى أولئك الذين ينظرون إلى أنفسهم على أنهم مجرد جسد، فينغمدون في اللذات وتلبية دواعي الشهوات، غافلين عن نفوسهم وعن معادها ونشأتها الثانية. أما العارفون الذين يدركون مثوية الجسد والنفس ويعون العلاقة الجدلية بينهما، فإنهم في موقع السادة لأجسادهم لا في موقع العبيد؛ ويتحول الجسد عندهم، بما فيه من أعضاء ووظائف نفسية وعصبية، إلى أداة للمعرفة المنجية. فالجسد على ما يكرر الإخوان هو الصراط المستقيم الذي تجوز عليه النفس لتصل إلى جنات الخلد. والنفوس الجزئية: إنما ربطت بأجسادها التي هي أجساد جزئية، كيما تكمل فضائلها وتخرج كل ما في القوة والإمكان من الفضائل والخيرات إلى الفعل والظهور، ولم يمكن ذلك إلا بارتباطها بهذه الأجساد وتدبيراتها لها. (الرسالة ٩).

فمذهب الإخوان، على عكس الفنوصية التقليدية، مذهب تفاؤلي؛ وهم إذ يدركون ما في العالم من قصور ونقص، يؤمنون بالقدرة على إصلاحه. وهم ينطلقون من قاعدة نقدية واسعة للمجتمع ومؤسساته وللأخلاق السائدة، من أجل تحقيق هذا الإصلاح المنشود.

كما تختلف غنوصية الإخوان في وسائل وأساليب تحقيق المعرفة. في بينما تركز الفنوصية التقليدية على المعرفة الصوفية التي يحققها التأمل الباطني في معزل عن العالم ومؤثراته، فإن الإخوان يرون أن الثمرة الأخيرة للمعرفة، وهي معرفة النفس ومعرفة الله، لن تتأتى قبل معرفة العالم وجرياته، ومعرفة الجسد الإنساني بجميع وظائفه، لأنه مسكن النفس ووسيلتها إلى الانتقام. نقرأ في الرسالة السابعة: «إن الإنسان لما كان جملة من جسد جسماني ونفس روحانية... صار من أجل جسده الجسماني مریداً للبقاء في الدنيا متمنياً الخلود فيها، ومن أجل نفسه الروحانية صار طالباً للدار الآخرة متمنياً البلوغ إليها... فصارت قنیئه أيضاً نوعين: جسمانية كالمال ومتاع الدنيا، وروحانية كالعلم والدين. وذلك أن العلم قنیة للنفس كما أن المال قنیة للجسد. وكما أن الإنسان يتمكن بالمال من تناول اللذات من الأكل والشرب في الحياة الدنيا، فهكذا بالعلم ينال الإنسان طريق الآخرة وبالدين يصل إليها؛ وبالعلم تضيء النفس وتشرق وتصبح، كما أن بالأكل والشرب ينمى الجسد ويزيده ويربو».

من هنا، فقد ابتدأ الإخوان رسائلهم بأكثـر العلوم تجـريداً وهو الـرياضيات وـعلم العـدد؛ ثم انتـقلوا إلى الـهـندسة؛ ثم إلى الموسيقـى التي عـدوها علمـاً رـياضـياً؛ ثم وجـهـوا أنـظـارـهم إلى السـماء ورسـموـوا خـارـطةـ لـلـكـون؛ ثم عـادـوا إلى الغـلـافـ الجوـي وـرـصدـوا ظـواـهرـهـ من بـرـوقـ وـرـعـودـ وـحرـكـةـ رـياـحـ وـشـهـبـ وـمـاـ إـلـيـهاـ؛ وـمـنـهـ هـبـطـواـ إلى سـطـحـ الـأـرـضـ فـدـرـسـواـ بـيـئـاتـهاـ وـتـضـارـيسـهاـ وـمـنـاخـاتـهاـ وـنبـاتـهاـ وـحـيـوانـهاـ، وـأـدـرـكـواـ كـرـوـيـتهاـ فـقـاسـواـ قـطـرـهاـ وـمـحـيـطـهاـ، وـحـدـدـواـ خـطـ الـإـسـتـوـاءـ وـالـمـدارـينـ، وـخـطـوطـ الـطـولـ وـالـعـرـضـ؛ ثم نـزـلـواـ إلى أـعـمـاقـهاـ وـحـدـدـواـ مـرـكـزـهاـ وـأـعـتـبـرـوهـ مـرـكـزـ الـأـنـتـقالـ جـمـيـعـهـاـ مـشـيرـينـ بـذـلـكـ بـشـكـلـ عـامـ إلى قـانـونـ الـجـاذـيـةـ، وـوـصـفـواـ مـعـادـنـهاـ

وتركيبها العمقي؛ وتوقفوا مليأً عند جسم الإنسان فوصفوا عملياته البيولوجية ووظائف أعضائه، واكتشفوا الدورة الدموية والسيارات العصبية، ووصفوا آليات السمع والبصر والشم والحس، وتحدثوا عن مراكز الدماغ ووظائفها، والعمليات النفسية من إدراك وإحساس وما إليها، وبسطوا المنطق الأرسطي والبرهان الفلسفي وطبقوا ذلك في مناهجهم البحثية، ووضعوا الأسس الأولى للنظرية الداروينية في ارتقاء الأنواع والتطور بشكل عام. وفي غمار ذلك كانوا يبسطون مذهبهم ويدعون إليه، إثر تعليقهم على كل علم من العلوم وظاهرة من ظواهر الطبيعة والكون.

هذه الذخيرة المعرفية لإخوان قد خطفت أبصار الباحثين الذين تصدوا لدراسة الرسائل، فاعتقدوا أنها مقصودة لذاتها، وأشبعوا فروع المعرفة التي تكلم فيها الإخوان بحثاً وتحليلاً، ولكنهم لم يولوا مذهب الإخوان ما يستحق من عناية ودراسة، وبعضهم لم يتلمس خيوطه المنسوجة ببطء وعناية عبر الرسائل، سواء يأوضح أم بنتكم مفصح لمن يريد الفوضى إلى بواطن المعاني. وإنني إذ أعترف بقيمة ما قدمه هؤلاء جميعاً، إلا أنني اختلف معهم في المقاربة، والمنهج، والخلاصات، فيما يتعلق برسالة الإخوان ومذهبهم وغاياتهم.

### عن المنهج:

كانت قراءتي الأولى للرسائل محبطاً. لقد أعطتني الدهشة والفرح، ولكن رسالتها بقيت غائمة ومشتتة. وهذا إحساس يعانيه كل من رواد الرسائل عن نفسها في مقاربة أولى. في القراءة الثانية عمدت إلى تفكيرك الرسائل، ورصد الأفكار الرئيسة فيها وكيفية تطوير الإخوان لها، ووضعت في ذلك ثباتاً طويلاً ارتفعت فيه الأفكار والمعلومات دون نظام. في القراءة الثالثة استدركت ما فاتني في القراءة السابقة، ورحت أجمع الأفكار والمعلومات وفق محاور رئيسة استبعدت منها كل تكرار واستطراد ومعالجات إضافية، فتجمعت هذه الحصيلة في سبعة محاور أعطيتها العناوين التالية:

- ١- نظرية التكوين.
- ٢- صفة العالم.
- ٣- معرفة النفس.
- ٤- ارتقاء النفس ونجاتها.
- ٥- الآخرة والنشأة الثانية.
- ٦- إسلام إخوان الصفاء.
- ٧- طريق النجاة المشترك والمسائل التنظيمية.

كانت القراءة الرابعة للمتعة الشخصية، ومن أجل حل بعض المشكلات التي بقيت عالقة، بسبب غموض الإخوان في معاجلتها، ولجوئهم إلى التكتم، واستخدام التعابير التي تفهم على أكثر من وجهه. من هذه المشكلات قصة آدم وحواء ومدلولاتها وتؤولاتها، وقصة إبليس وعصيائه ورهطه من الشياطين الملائجين، وغيرها مما استطعت التوصل إلى تفسير مرض بشأنها. إلا أن ما لم أستطع البث فيه هو مشكلة التقمص؛ فهل كان الإخوان من أتباع هذه العقيدة؟ إن ظاهر القول عند الإخوان يدل على أنهم ليسوا من أهل التقمص، وهم يضعون أصحاب هذه العقيدة بين الفرق التي يختلفون معها فكريًا؛ ولكن باطن القول عندهم يدل على اعتقادهم لعقيدة خاصة بهم في التقمص لم يفصحوا عنها تماماً، ولم يقدموا لنا المفاتيح التي تعينا على الوصول إليها.

إن أي محور من هذه المحاور التي عدّتها أعلاه، والتي تشكل فصول الكتاب، لم يُنجز اعتماداً على تلخيص قمت به لقسم من أقسام الرسائل الرئيسة الأربع، أو لعدد من الرسائل المتابعة التي تشكل فيما بينها وحدة متكاملة؛ فمثل هذا الانتظام غير موجود في الرسائل. بل لقد قمت بجمع ما بعثره الإخوان عبر رسائلهم من أفكار تتعلق بكل محور، ونسقت فيما بينها في نص مطرد، دون أن أعمد إلى إعادة صياغة ما قاله فيها الإخوان، وإنما قدمتها بنصها الذي وردت فيه. فقد يجد القارئ مقطعاً من الرسالة الخمسين، يتلوه مقطع من الرسالة الأولى، فمقطوع من الرسالة الثانية والعشرين؛ وهكذا دون أن يشعر بأن عشرات أو مئات الصفحات تفصل بيت هذه المقاطع في النص الأصلي. ولم أكن أتدخل إلا في الحدود

الدنيا، كلما شعرت أن القارئ يحتاج إلى بعض الربط والمساعدة. لقد كان جهدي منصبًا على تتبع المذهب أكثر منه على تتبع المعلومات. وعلى رصد الأفكار وكيفية تطويرها أكثر منه على إبراز الذخائر المعرفية للإخوان. أي إنني لم أكن معنياً بكل ما قالوه، وإنما بالغایات الكامنة وراء كل ما قالوه.

لقد أردت أن أخرج رسائل إخوان الصفاء من حلقات الدراسة الأكاديمية، الفلسفية منها خاصة، لأنّ بعضها بين أيديّ أوسع شريحة ممكّنة من القراء، ليطلعوا عليها عن طريق نصوصها ولغتها الأصلية، وبصدق وحرارة أسلوبها، وأقدم لمن تاقت نفسه لقراءتها ولم يجد سبيلاً إلى الولوج إليها، مزدلفاً سهلاً من خلال زبدها التي استخلصتها في هذا الكتاب، الذي أردت له أن يتّخذ شكل «رسالة جامعة عصرية» رسائل إخوان الصفاء، التي تحتاج اليوم إلى قراءتها أكثر من أي وقت مضى، في زمن تسود فيه الطائفية والمذهبية والتّعصب، ويختصر الدين إلى جملة من الشعائر الشكليّة المنقطعة عن أصولها الروحانية.

أخيراً أود أن أتقدم بـ «ملاحظة ضرورية» لمن يريد الرجوع من الباحثين إلى أصل المقتبسات التي أوردتها، وهي أنني اعتمدت طبعة دار صادر، بيروت. وذيلت كل مقتبس بثلاثة أرقام: الأول يشير إلى رقم الرسالة، والثاني إلى رقم الجزء، والثالث إلى رقم الصفحة في الجزء المعنى: (٢٢: ٢، ١٨٨). أما فيما يتعلق بالرسالة الجامعية، فقد اعتمدت طبعة منشورات عويدات - بيروت ١٩٩٥. وقد أشرت إليها بالرمز (جا) يليه رقم الصفحة أو الصفحات.

## ١- نظرية التكوين

تشكل نظرية التكوين المحور الرئيس في مذهب إخوان الصفاء، وعنها تتفرع بقية المعاور، على الرغم من أن الإخوان لم يبسطوها في نص مطرد يشغل حيزاً محدداً من رسائلهم. ولسوف نعمد فيما يلي إلى استقصاء هذه النظرية من خلال مقتبسات من رسائلهم توضح بالتدريج نظرية التكوين الصفائية، لنزود القارئ بالمفاتيح الرئيسة التي تعينه على فهم فكر الإخوان، ومتابعته عبر بقية المعاور. ولسوف نبتدئ أولاً في استجلاء أفكار الإخوان في طبيعة الألوهة وما هيّها وصفاتها وعلاقتها بالعالم.

«اعلم أن ملائكة الأمر في معرفة حقائق الأشياء، هو في تصور الإنسان حدوث العالم وكيفية إبداع الباري العالم، واحتراعه إياه، وكيفية ترتيبه للموجودات، ونظامه للكائنات بما هي عليه الآن، ولم كان ذلك.

ثم اعلم أن كل عاقل إذا سمع كلام العلماء في حدوث العالم، وأقاويل الحكماء في كيفية إبداع الباري تعالى العالم، واحتراعه له بعد أن لم يكن، وتفكر فيما قالوه، فإنه يشتهي ويتمنى لو علم كيف صنعه، ومتى عمله، ولم فعل ذلك بعد أن لم يكن قبل. فإن فكر في هذه الثلاثة من المباحث ولم يتصور كيفية ذلك، ولا متى، ولا لم، لصعوبتها ودقتها، فربما تحيّر عقله، وتشكّكت نفسه فيما قالت الحكماء، وارتابت بها وتبللت.

ثم اعلم أن العلة في صعوبة التصور لحدوث العالم، وكيفية إبداع الباري تعالى له من غير شيء، هو من أجل العادة في الشاهد أن كل مصنوع فإن صانعه يعمله من هيولى ما، في مكان ما، في زمان ما، بحركات وأدوات.

وليس حدوث العالم وصنيعته وإبداع الباري له هكذا، بل أخرج من العدم إلى الوجود هذه الأشياء كلها، أعني الهيولي والمكان والزمان

والحركات والأدوات والأعراض. فمن أجل هذا لا يُتصوّر كيفية حدوث العالم وإبداعه.

ثم اعلم أن الله تعالى قد علم بأنه يعرض للعقلاء هذه الشكوك والحقيقة حيث تفكروا في كيفية حدوث العالم، ولا يُتصوّر بهذه الطريقة لصعوبتها، فجعل له طريقةً آخر أسهل من هذه، وأقرب، وركزها في نفوسهم كأنها مكتوبة فيها كتابة إلهية، لا يمكن لأحد من العقلاء إنكارها، إذا أتصف عقله، لأنه يجد صدقها في نفسه شاهداً لها، وهي كيفية صورة العدد، ومنشأه من الواحد الذي قبل الاثنين». (٤٠: ٣٤٤-٣٤٧).<sup>(١)</sup>

ثم اعلم أن مسألة الخلاف للذات والصفات هي أيضاً من إحدى المسائل الخلافية بين العلماء في الآراء والمذاهب. وذلك أن كثرة الظنون والتخيلات العارضة للأفهام، إذا تفكرت النفوس في ماهية الله، وكيفية صفاته الالائقة، فلا تهتدي الظنون ولا تقر الأفهام عن الجواب، ولا تسكن النفوس إليه ولا تطمئن القلوب له حتى يعتقد الإنسان رأياً من الآراء، وتسكن نفسه إليه ويطمئن قلبه به.

فمن الناس من يرى ويعتقد أن الله تعالى شخص من الأشخاص الفاضلة، ذو صفات كثيرة ممدودة وأفعال كثيرة متغيرة، لا يشبه أحداً من خلقه، ولا يماثله سواه من بريته، وهو منفرد من جميع خلقه في مكان دون مكان. وهذا رأي الجمهور من العامة وكثير من الخواص.

ومنهم من يرى ويعتقد أنه في السماء فوق رؤوس الخلائق جميعاً. ومنهم من يرى أنه فوق العرش في السماوات، وهو مطلع على أهل السماوات والأرض، وينظر إليهم، ويسمع كلامهم، ويعلم ما في ضمائرهم لا يخفى عليه خافية من أمرهم. واعلم أن هذا الرأي والاعتقادجيد للعامة من النساء والصبيان والجهال، ومن لا يعلم شيئاً من العلوم الرياضية والطبيعية والعلقانية والإلهية، لأنهم إذا اعتقدوا فيه هذا الرأي تيقنوا عند ذلك وجوده، وتحققوا وعلموا وصاياه التي جاءت بها الأنبياء،

---

١- الرسالة ٤٠، المجلد الثالث، الصفحات من ٣٤٤ إلى ٣٤٧.

عليهم السلام، من الأوامر والنواهي... وكان في ذلك صلاح لهم ولمن يعاملهم ويعاشرهم من الخاص والعام، وليس يضر الله شيئاً مما اعتقادوه.

ومن الناس طائفة أخرى فوق هؤلاء في العلوم والمعارف ترى بأن هذا الرأي باطل، ولا ينبغي أن يعتقدوا في الله تعالى أنه شخص يحييه مكان، بل هو صورة روحانية سارية في جميع الموجودات، حيث ما كان لا يحييه مكان ولا زمان، ولا يناله حسن ولا تغيير ولا حدثان، وهو لا يخفى عليه من أمر خلقه ذرة في الأرضين والسماءات، يعلمها ويراها ويشاهدها في حال وجودها، وكان يعلمها قبل كونها وبعد فنائها.

ومن الناس طائفة أخرى فوق هؤلاء في العلوم والمعارف والعقل ترى وتعتقد أنه ليس بذاته صورة، لأن الصورة لا تقوم إلا في ال比利 (= المادة)، بل ترى أنه نور بسيط من الأنوار الروحانية «لا تدركه الأ بصار وهو يدرك الأ بصار».

ومن الناس ممن فوق هؤلاء من العلوم والمعارف والنظر والمشاهد يرى ويعتقد أنه ليس بشخص ولا صورة بل هوية وحدانية، ذو قوة واحدة وأفعال كثيرة وصنائع عجيبة، لا يعلم أحد من خلقه ما هو، وأين هو، وكيف هو، وهو الفائز منه وجود الموجودات، وهو المظاهر صور الكائنات في ال比利، المبدع جميع الكيفيات بلا زمان ولا مكان، بل قال: كن فكان، وهو موجود في كل شيء من غير المخالطة، ومع كل شيء من غير المازجة، كوجود الواحد في كل عدد. كما وصفنا في رسالة المبادئ.

ثم أعلم أن الله تعالى جعل بواجب حكمته، في جبلة النقوس، معرفة هويته طبعاً من غير تعلم ولا اكتساب، لتكون تلك المعرفة داعية لها ومؤدية إلى طلب ماهيته ومعرفة آنيته، ولتكون طلبتها في هذه المعرفة داعية لها ومؤدية إلى أحکام جميع العلوم والمعارف الإلهية والطبيعية والرياضية والعلقانية والحسية، حتى إذا أحکمت (أي النقوس) هذه العلوم والمعارف، عرفتُه عند ذلك حق معرفته، وسكنت إليه واطمأنت وثبتت معه، ونالت السعادة القصوى التي هي سعادة الآخرة». (٤٢: ٥١٦-٥١٤).

إن نقطة الانطلاق في أي نظرية عقلية للتكون هي إثبات حدوث العالم ونشي صفة القِدْم عنده. من هنا يجادل الإخوان في أكثر من موضع في رسائلهم قائلين بقدم العالم وما ينجم عن ذلك من نفي صانع له. فالعالم محدث، وكل محدث لا بد له من محدث وموجود. ومن جملة ما أوردوه من براهين على حدوث العالم قولهم: «ثم اعلم أن غرضنا من ذكر حركات العالم وحركات أجزاءه الكليات والجزئيات وفنون تصارييفها، هو بيان بطلان قول من يقول بقدم العالم، وذلك لأن الحركات المختلفة تدل على اختلافها، والمحرك والمختلف الأحوال لا يكون قدِّيماً، لأن القديم هو الذي يكون على حالة واحدة لا يتغير ولا يستحيل ولا يحدث له حال، وذلك ليس يوجد موجود هذا شأنه إلا الله الواحد الأحد...»

ثم اعلم أن الذين قالوا بقدم العالم ظنوا بأنه ساكن، والساكن لا تختلف أحواله، وليس الأمر كما ظنوا وتوهموا من سكون العالم، كما بينا فيما تقدم بكثرة حركات كلياته وجزئياته ما لا تكفر العقول السليمة: فمنها حركات الكواكب، ودوران الأفلاك، واستحالات الأركان، وتكون المولدات مما لا خفاء به.

ولعمري إن الفلك المحيط هو جسم كروي محاط بسائر الأشياء والأفلاك، وهو ساكن في مقره لا ينتقل منه، ولكنه متحرك الأجزاء كلها. وكل فلك، من الأفلاك المستديرة، والأفلاك الخارجة المراكز، يدور كل واحد حول مركزه الخاص، لا يقرأ ولا يهدأ طرفة عين». (٣٩: ٣٢٢) «فإن كان المراد بالقديم أنه قد أتى عليه زمان طويل، فالقول صحيح؛ وإن كان المراد به أنه لم يزل ثابت العين على ما هو عليه الآن، فلا؛ لأن العالم ليس ثابت العين على حالة واحدة طرفة عين، فضلاً عن أن يكون لم يزل على ما هو عليه الآن». (١٤: ٤٤٧).

«واعلم يا أخي بأن الحافظ للعالم على هذه الصورة، هو سرعة حركة الفلك المحيط، والمحرك للفلك هو غير الفلك، و (اعلم) أن (في) تسكين الفلك عن الحركة بطلان العالم. وإنما يكون طرفة عين، كما قال عز وجل: (...وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحُ الْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ)».<sup>(١)</sup>

١- سورة النحل: الآية ٧٧.

واعلم بأنه إذا وقف الفلك عن الدوران، ووقفت الكواكب عن مسیرها، والبروج عن طلوعها وغروبها، وعند ذلك تبطل صورة العالم وقوامه، وتقوم القيامة الكبرى». (١٤ : ٤٤٧-٤٤٨).

إن القول بقدم العالم هو من أكثر الاعتقادات إيلاماً ل أصحابها، لأنه يمنع النفس من اليقظة من غفلتها، فتبقي ساردة في ملاد الدنيا ثم تموت موت الجحالة: «ثم اعلم أن الآراء الفاسدة كثيرة لا يُحصى عددها.. فمن ذلك رأي من رأى واعتقد أن العالم قديم لا صانع ولا مدبر له، وإن هذا الرأي مؤلم لنفوس معتقديه، معذب لقلوبهم، وذلك أنه لا يخلو أن يكون صاحب هذا الرأي سعيد أهل الدنيا أو من أشقيائهم؛ فإن كان من سعدائهم فإنه لا يدرى من أين له هذا، وما هو فيه، ولا يدرى من أعطاه ذلك ليشكّر له، ويطلب منه المزيد ويرجو منه خيراً مما أعطي إما من الدنيا أو إما في الآخرة. وقد علم يقيناً أن الذي فيه من النعمة ورغد العيش لا يدوم له، وأنه مفارقه على رغمه، مع شدة محبته للبقاء فيما هو فيه... فيعيش طول عمره خائفاً من الموت وجلاً من الفناء مشفقاً من الهلاك، ثم يموت على رغم وحسنة وندامة لا يرجو بعد الموت خيراً...؛ وإن كان من أشقيائهم فهو أسوأ حالاً وأمر عيشاً وأشر سيرة من غيره، وذلك أنه يفني عمره كله بجهل وعناء وتعب وشقاء في طلب ما لم يقدر له.. فهو، بجهله بريه، يعيش طول عمره مفتماً حزيناً، ضجراً لما رأى أنه فاته ما وجد غيره، ثم يموت بحسنة وغصة وندامة لا يرجو بعد الموت خيراً». (٢٤ : ٥٢٠). «فأما من يعتقد خلاف ذلك، وهو يعتقد أن العالم محدث مصنوع بقصد قاصد، و فعل حكيم، فإنه يعرض له عند ذلك خواطر عجيبة، وفكروريّة، واعتبار وبصيرة، وسؤالات طريفة، ومباحث لطيفة عن العلوم الشريفة، ويكون في ذلك النجاة والسبب لانتباه النفس من نوم الغفلة، وتتفتح له عين البصيرة، ويحيا حياة العلماء، ويعيش عيش السعداء في الدنيا والآخرة جميعاً». (٣٩ : ٣٤٠-٣٤١).

وأيضاً:

«ثم اعلم أن أحد الآراء الصحيحة، المنجية لنفوس معتقديها، اعتقاد الموحدين بأن العالم محدث مخترع مطوي في قبضة باريه، محتاج إليه في بقائه، مفترض إليه في دوامه، لا يستغنى عنه طرفة عين، ولا عن مداد الفيض عليه ساعة فساعة؛ وأنه

لو منعه ذلك الفيض والحفظ والإمساك لحظة واحدة، لتهافت السماوات، وبدأت الأفلاك، وتساقطت الكواكب... ودثر العالم دفعة واحدة بلا زمان...  
واعلم يا أخي أن من يعتقد هذا الرأي، ويتحقق هذا الاعتقاد في أمر السماوات والأرض، فهو في دائم الأوقات، يكون متعلق القلب بربه، معتصماً بحبله، متوكلاً عليه في جميع أحواله، مسندًا ظهره إليه في جميع تصرفاته، داعياً له في جميع أوقاته، سائلاً منه كل حوائجه، مفوضاً إليه سائر أموره؛ فيكون بهذه الأوصاف قرية إلى ربه، وحياة لنفسه». (٢٨: ٢٩٦-٢٩٧).

إذا كان العالم محدث فلا بد له من محدثٍ. وهنا ندخل في صلب نظرية التكوين الصفائية، حيث يتراوب الإخوان بين الفيتاغورية التي تقوم على علم العدد، والأفلاطونية التي تقول بالفيض. فهم يقربون فكرة نشوء كثرة الموجودات عن الله الواحد من خلال ما وجدوه في علم العدد من نشوء كثرة الأعداد عن الرقم واحد، الذي هو أصلها ومبتدئها:

«فالواحد بالحقيقة هو الشيء الذي لا جزء له البتة ولا ينقسم، وكل ما لا ينقسم فهو واحد من تلك الجهة التي بها لا ينقسم... وأما الكثرة فهي جملة لآحاد؛ وأول الكثرة الاثنين، ثم الثلاثة، ثم الأربع، ثم الخمسة، وما زاد على ذلك بالغاً ما بلغ... والواحد الذي قبل الاثنين هو أصل العدد ومبدئه، ومنه ينشأ العدد كله، صحيحه وكسره، وإليه ينحل راجعاً. أما نشوء الصحيح فالتزايدي، وأما الكسور فالتجزؤ...»

وأما نشوء العدد الكسور من الواحد فعلى هذا المثال الذي أقول: إنه إذا رتب العدد الصحيح على نظمه الطبيعي الذي هو واحد، اثنان، ثلاثة... عشرة؛ ثم أشير إلى الواحد من كل جملة، فإنه يتبيّن كيف يكون نشوؤه من الواحد، وذلك أنه إذا أُشير إلى الواحد من الاثنين، يقال للواحد عند ذلك نصف، وإذا أُشير إلى الواحد من جملة ثلاثة فيقال له الثلث... وأيضاً إذا أُشير إلى الواحد من جملة الأحد عشر فيقال له جزء من أحد عشر... وعلى هذا المثال يُعتبر سائر الكسور...»

إذا تأملت ما ذكرنا من تركيب العدد من الواحد الذي قبل الاثنين، ونشوئه منه، وجدته من أدل الدليل على وحدانية الباري - جل شاؤه - وكيفية اختراعه

الأشياء وأبداعه لها. وذلك أن الواحد الذي قبل الاثنين، وإن كان منه يتصور وجود العدد وتركيبه، فهو لم يتغير عما كان عليه، ولم يتجزأ؛ كذلك الله، عز وجل، وإن كان هو الذي اخترع الأشياء من نور وحدانيته، وأبدعها وأنشأها، وبه قوامها وبقاوئها وتمامها وكمالها، فهو لم يتغير عما كان عليه من الوحدانية قبل اختياره وإبداعه لها. فقد أنبأناك بما ذكرنا من أن نسبة الباري، جل شأنه، من الموجودات كنسبة الواحد من العدد، وكما أن الواحد أصل العدد ومنشأه وأوله وأخره، كذلك الله عز وجل هو علة الأشياء وحالتها وأولها وأخرها، وكما أن الواحد لا جزء له ولا مثل في العدد، فكذلك الله، جل شأنه، لا مثل له في خلقه ولا شبه؛ وكما أن الواحد محاط بالعدد كله وبعده، كذلك الله، جل جلاله، عالم بالأشياء وما هياتها». (١: ٤٩-٥٥) ... «أما قولنا إن الواحد أصل العدد ومنشأه فهو إن الواحد إذا رفعته من الوجود ارتفع العدد بارتفاعه، وإذا رفعت العدد من الوجود، لم يرتفع الواحد». (١: ٥٧).

ولكن الباري، جل شأنه، لا يباشر الأجسام بنفسه، ولا يتولى الأفعال بذاته (٢: ١٢٨)، والعالم ليس صنعة يديه، وإنما أظهره إلى الوجود عبر مراحل وسيطة، وبواسطة عملية الفيض:

«واعلم يا أخي أن الباري، جل شأنه، أول شيء اخترعه وأبدعه من نور وحدانيته جوهر بسيط يقال له العقل الفعال، كما أنشأ الاثنين من الواحد بالتكلّر. ثم أنشأ النفس الكلية الفلكية من نور العقل، كما أنشأ الثلاثة بزيادة الواحد على الاثنين. ثم أنشأ الهيولي الأولى من حركة النفس، كما أنشأ الأربعية بزيادة الواحد على الثلاثة. ثم أنشأ سائر الخلائق من الهيولي ورتبتها بتوسط العقل والنفس، كما أنشأ سائر العدد من الأربعية، بإضافة ما قبلها إليها». (١: ٥٤)

«واعلم يا أخي، أيديك الله وإيانا بروح منه، بأن العدد كله آحاده وعشراته ومئاته وألوفه، أو ما زاد بالغاً ما بلغ، فأصلها كلها من الواحد إلى الأربعية، وهي هذه (١، ٢، ٣، ٤). وذلك أن سائر الأعداد كلها من هذه يتركب... بيان ذلك أنه إذا أضيف واحد إلى أربعة، كانت خمسة، وإن أضيف اثنان إلى أربعة كانت ستة؛ وإن أضيف ثلاثة إلى أربعة، كانت سبعة؛ وإن أضيف واحد وثلاثة إلى أربعة كانت ثمانية؛ وإن

أضيف اثنان وثلاثة إلى أربعة، كانت تسعة، وإن أضيف واحد واثنان وثلاثة إلى أربعة، كانت عشرة. وعلى هذا المثال حكم سائر الأعداد». (١: ٥٣). وأيضاً:

«اعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن أول شيء اخترعه الله، جل شأنه، وأوجده جوهر بسيط روحاني في غاية التمام والكمال والفضل، فيه صور جميع الأشياء يسمى العقل الفعال؛ وأن من ذلك الجوهر فاض جوهر آخر يسمى النفس الكلية؛ وأن بجس من النفس جوهر آخر يسمى الميول الأولى؛ وأن الميولي الأولى قبلت المقدار الذي هو الطول والعرض والعمق، فصارت بذلك جسماً مطلقاً وهو الميولي الثانية».

ثم إن الجسم قبل الشكل الكري، الذي هو أفضل الأشكال، فكان من ذلك عالم الأفلاك والكواكب ما صفا منه ولطف، الأول فالأخير من لدن الفلك المحيط إلى منتهي فلك القمر، وهي تسع أكبر بعضها في جوف بعض: فأدناها إلى المركز فلك القمر، وأبعدها وأعلاها الفلك المحيط، ويسمى أيضاً الفلك الحامل للكل الذي هو ألطاف الأفلاك جوهراً وأبسطها جسماً، ثم دونه فلك الكواكب الثابتة، ثم دونه فلك زحل، ثم دونه فلك المشتري، ثم دونه فلك المريخ، ثم دونه فلك الشمس، ثم دونه فلك الزهرة، ثم دونه فلك عطارد، ثم دونه فلك القمر، ثم دون فلك القمر الأركان الأربع التي هي النار والهواء والماء والأرض، فالأرض هي المركز وهي أغلىظ الأجسام جوهراً وأكثتها جرماً». (٢: ١٨٧). (راجع الشكل واحد في الفصل الثاني)

بهذا المنهج العقلاني بعيد عن الفكر الأسطوري الذي يميز عادة نظريات التكوين الدينية، يتبع الإخوان رؤيتهم للنشأة الأولى:

«ولما ترتبت هذه الأكبر بعضها في جوف بعض.. ودارت الأفلاك بأبراجها وكواكبها على الأركان الأربع، وتعاقب عليها الليل والنهار والشتاء والصيف والحر والبرد، واختلط بعضها ببعض، فامتنزج اللطيف منها بالكتيف، والثقيل بالخفيف، والحار بالبارد، والرطب باليابس، تركب منها على طول الزمان أنواع التراكيب التي هي المعادن والنبات والحيوان. فالمعدن هو كل ما انعقد في باطن الأرض وقعر البحار وجوف الجبال من البخارات المتعلقة والدخانات المصاعدة، والرطوبيات المحتفنة في

المغارات والأهوية. والترابية عليها أغلب. وأما النبات فهو كل ما نجم على وجه الأرض من العشب والكلأ والحسائش والبقول والزروع والأشجار. والمائية عليها أغلب. وأما الحيوان فهو كل جسم يتحرك ويحس وينتقل من مكان إلى مكان بجثته. والهوائية عليه أغلب. فالمعدن أشرف تركيباً من الأركان (الأربعة)، والنبات أشرف تركيباً من المعادن، والحيوان أشرف تركيباً من النبات، والإنسان أشرف تركيباً من جميع الحيوان. والنارية عليه أغلب.

وقد اجتمع في تركيب الإنسان جميع معاني الموجودات من البساطة والمركبات التي تقدم ذكرها، لأن الإنسان مؤلف من جسد غليظ جسماني، ومن نفس بسيطة روحانية». (٢٢: ٣، ١٨٨).

إن أفضل ما يمكن أن نشبه به فيض الباري عز وجل، هو النور الذي يفيض من عين الشمس بشكل متصل لا ينقطع:

«اعلم يا أخي، أيديك الله وإيانا بروح منه، أن الله تعالى لما كان تام الوجود، كامل النضائل، عالماً بالكائنات قبل كونها، قادرًا على إيجادها متى شاء، لم يكن من الحكمة أن يحبس تلك الفضائل في ذاته فلا يوجد بها ولا يفيضها. فإذا بواجب الحكمة أفضى الجود والفضائل منه كما يفيض من عين الشمس النور والضياء، ودام ذلك الفيض منه متصلةً متواتراً غير منقطع، فيسمى أول ذلك الفيل العقل الفعال، وهو جوهر بسيط روحي، نور محض، في غاية التمام والكمال والفضائل، وفيه صور جميع الأشياء، كما تكون في فكر العالم صور المعلومات. وفاض من العقل الفعال فيض آخر دونه في الرتبة يسمى العقل المنفعل، وهي النفس الكلية، وهي جوهرة روحانية بسيطة قابلة للصور والفضائل من العقل الفعال على الترتيب والنظام، كما يقبل التلميذ من الأستاذ التعليم. وفاض من النفس أيضاً فيض آخر دونها في الرتبة يسمى الهيولي الأولى، وهي جوهرة بسيطة روحانية، قابلة من النفس الصور والأشكال بالزمان شيئاً بعد شيء. فأول صورة قبلتها الهيولي الطول والعرض والعمق، فكانت بذلك جسماً مطلقاً وهو الهيولي الثانية. ووقف الفيض عند وجود الجسم ولم يفض منه جوهر آخر لنقصان رتبته عن الجواهر الروحانية، وغلظ جوهره، وبعده عن العلة الأولى.

ولما دام الفيض من الباري تعالى على العقل، ومن العقل على النفس، عطفت النفس على الجسم فصورة فيه الصور والأشكال والأصابع، لتنتمي بالفضائل والمحاسن، بحسب ما يمكن قبول الجسم وصفاء جوهره. فأول صورة عملت النفس في الجسم **الشكل الكري** الذي هو أفضل الأشكال كلها، وحرّكته بالحركة الدورية التي هي أفضل الحركات، ورتبت بعضها في جوف بعض من لدن الفلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض، وهي إحدى عشرة كرة، فصار الكل عالماً واحداً، منتظماً نظاماً كلياً واحداً، وصارت الأرض أغاظل الأجسام كلها، وأشدّها ظلماً، لبعدها من الفلك المحيط، وصار الفلك المحيط ألطاف الأجسام كلها وأشدّها روحانية، وأشفها نوراً، لقربه من الهيولى الأولى التي هي جوهر بسيط معقول. وصارت الهيولي أنقص رتبة من العقل والنفس لبعدها من الباري جلّ وعزّ.

.(١٩٦-١٩٨: ٣٢)

وأيضاً:

«لما كانت الموجودات كلها مُرتبة بعضها تحت بعض، متعلقة في الوجود بالعلة الأولى الذي هو الباري تعالى كتعلق العدد وترتيبه عن الواحد الذي قبل الاثنين، وكانت النفس أحد الموجودات، وكانت مرتبتها دون العقل وفوق الجسم المطلق، وكان الجسم فارغاً من الأشكال والصور والنقوش والحياة، قابلاً لها بالطبع؛ وكانت النفس حية بالذات، علاماً بالقدرة، فعالة بالطبع، ولم يكن من الحكمة الإلهية والعنابة الربانية أن تُترك النفس فارغة غير مشغولة بضرب من الحكمة، وأن يكون الجسم، مع قبوله لل تمام، عاطلاً ناقص الحال؛ ولم يكن للنفس أن تتحكم على الموجودات التي فوق رتبتها الذي هو العقل الفعال، (فقد) عطفت النفس بواجب الحكمة على الجسم المطلق، إذ كان دونها في الرتبة، فتحكمت فيه بالتحريك له والشكل والتصاوير والنقوش والأصابع ليتمّ الجسم بذلك، وتُكمل النفس أيضاً بإخراج ما في قوتها من الحكمة والصناعات إلى الفعل والظهور والإظهار...»

فمن أجل هذا رُبطت النفس الكلية بالجسم الكلي المطلق الذي هو جملة العالم من أعلى فلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض، وهي سارية في جميع

أفلاكه وأركانه وموئله، ومدبرة لها ومحركه بإذن الله تعالى وتقدس». (٢٩). (٣٦). «ومنكنا الله تعالى من ذلك وجعله جسداً لها... فأقبلت تمثل فيه ما كان ممثلاً فيها، وتخرجه من القوة إلى الفعل، ومن المعمول إلى المحسوس، الشيء بعد الشيء». (٣٠: ٨٨).

«واعلم يا أخي أن العقل إنما قبل فيض الباري تعالى وفضائله التي هي البقاء والتمام والكمال دفعة واحدة بلا زمان ولا حركة ولا نصب، لقريبه من الباري، عز وجل، وشدة روحانيته. فأما النفس فإنه لما كان وجودها من الباري، جل شوؤه، بتوسط العقل، صارت رتبتها دون العقل، وصارت ناقصة في قبول الفضائل، ولأنها أيضاً تارة تتوجه نحو العقل ل تستمد منه الخير، والفضائل وتارة تُقبل على الهيولى لتمدها بذلك الخير والفضائل فإذا هي توجهت نحو العقل ل تستمد منه الخير اشتغلت عن إفادتها الهيولى ذلك الخير، وإذا هي أقبلت على الهيولى لتمدها بذلك الفيض اشتغلت عن العقل وقبول فضائله.

ولما كانت الهيولى ناقصة الرتبة عن تمام فضائل النفس، وغير راغبة في فيضها، احتاجت النفس أن تُقبل عليها إقبالاً شديداً، وتعنى باصلاحها عناء تامة، فتتعب ويتحققها العناء والشقاء في ذلك. ولو لا أن الباري، عز وجل، بفضله ورحمته أيدها بالعقل وأعانتها على تخلصها، لهلكت النفس في بحر الهيولى... وأما العقل فليس يناله في تأسيده النفس تعب ولا نصب، لأن النفس جوهرة روحانية سهلة القبول، تطلب فضائل العقل، وترغب في خيراته...

وأما الهيولى فليبعدها من الباري، تعالى ذكره، صارت ناقصة المرتبة، عادمة الفضائل، غير طالبة لفيض النفس ولا راغبة في فضائلها، ولا علامه ولا مفيدة ولا حية، بل قابلة حسب. فمن أجل هذا يلحق النفس التعب والعناء والجهد والشقاء في تدبیرها الهيولى وتنميّتها لها». (٣٢: ١٨٥-١٨٦).

«واعلم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الوجود متقدم على البقاء، والبقاء متقدم على التمام، والتمام متقدم على الكمال، لأن كل كمال تام، وكل تام باق وكل باق موجود. ولكن ليس كل موجود باقياً، ولا كل باق تام، ولا كل تام كاملاً. وذلك لأن الباري، جلت أسماؤه، الذي هو علة الموجودات ومبادرتها وبقيتها ومتمنها ومكمّلها، أول

فيض فاصل منه الوجود ثم البقاء، ثم التمام، ثم الكمال». (٢٢: ٣، ١٨٢). «اعلم أن علة وجود العقل هو وجود الباري، عز وجل، وفيضه الذي فاصل منه. وعلة بقاء العقل هو إمداد الباري، عز وجل، له بالوجود والفيض الذي فاصل أولاً، وعلة تامة العقل هي قبول ذلك الفيض والفضائل واستمداده من الباري تعالى. وعلة كمال العقل هي إفاضة ذلك الفيض والفضائل على النفس بما استفاده من الباري عز وجل. بقاء العقل إذاً علة لوجود النفس، وتامة العقل علة لبقاء النفس، وكماله علة لتمامية النفس، وبقاء النفس علة لوجود الهيولي، وتامة النفس علة لبقاء الهيولي. فمتى كملت النفس تمت الهيولي. وهذا هو الغرض الأقصى في رباط النفس بالهيولي، ومن أجل هذا دوران الفلك وتكوين الكائنات لتشكل النفس بإظهار فضائلها في الهيولي، وتتم الهيولي بقبول ذلك. ولو لم يكن هذا هكذا لكان دوران الفلك عبثاً». (٢٢: ٣، ١٨٥).

وإذا كان ما دون الله قد ظهر عنه من خلال فعالية الفيض، فإن هذا الفيض يبقى متواتراً لا يفتر، لأن به وجود العالم وبقاوته واستمراره. فالخلق والحالة هذه ليس عملاً إليها تم في مطلع الزمن ثم توقف، بل هو فعالية دائمة تحفظ الكون في كل لحظة: «ثم اعلم أن الأشياء هي أعيان، أي صور غيريات أفاضها تعالى، وأبدعها كما أن العدد هو أعيان، أي صور غيريات، فاصل من الواحد بالتفكير في أفكار التفوس، والأشياء كانت في علم الباري تعالى قبل إبداعه واحترامه لها، كما أن الواحد لم يتغير بما كان عليه قبل ظهور العدد منه في أفكار التفوس.

ومن أخص أوصاف الباري أنه غير الوجود، وأصل الموجودات وعلتها، كما أن الواحد أصل العدد ومبدؤه ومنشئه، فلو كان للباري تعالى ضدأ لكان العدم، ولكن العدم ليس بشيء، والباري تعالى في كل شيء، ومع كل شيء، من غير مخالفة لها ولا مجازة معها، كما أن الواحد في كل عدد ومعدود، فإذا ارتفع الواحد من كل الموجود توهمنا ارتفاع العدد كله، وإذا ارتفع العدد لم يرتفع الأشياء لا يبطل هو ببطلان الأشياء...»

«ثم اعلم أن كل موجود تام فإنه يفيض منه على ما دونه فيض ما، وأن ذلك الفيض هو من جوهره، أعني صورته المقومة التي هي ذاته. والمثال في ذلك حرارة

النار فإنها تفيض منها على ما حولها من الأجسام، من التسخين والحرارة، وهي جوهرية النار التي هي صورتها المقومة لها، وهكذا أيضاً يفيض من الماء الترطيب والبلل على الأجسام المجاورة له، والرطوبة جوهرية في الماء، وهي صورة مقومة لذاته، وهكذا أيضاً يفيض من الشمس النور والضياء على الأفلاك والهواء، لأن النور جوهرى في الشمس، وهي صورته المقومة لذاته. وهكذا أيضاً تفيض من النفس الحياة على الأجسام، لأن الحياة جوهرية لها، وهي الصورة المقومة لذاتها.

ثم اعلم أنه ما دام الفيض من الفائض يكون متواتراً متصلةً، دام ذلك المُفاض علىه، ومتى لم يتواتر متصلةً، عدم (المُفاض عليه) وبطل وجوده، لأنه يضمحل الأول. والمثال في ذلك الضوء في الهواء، فإذا توافر البرق واتصل، بقي الهواء مضيئاً مثل النهار؛ (وكذلك الشمس إذا توافر ضوءها)<sup>(١)</sup> لأن الشمس تفيض الضوء منها على الهواء متواتراً متصلةً، فإذا حجز بينهما حاجز، عدم ذلك الضوء من الهواء، لأنه يضمحل ساعة ساعة، ولا يتواتر الفيض عليه؛ وهكذا الحياة من النفس على الأجسام ما دامت متصلة متواترة، تدوم الحياة، فإذا فارقت النفس الجسد، بطلت حياة الجسد من ساعته وأضمحلت. وهكذا حكم وجود العالم وبقائه من الباري تعالى، فما دام الفيض والجود والعطاء متواتراً متصلةً، دام وجود العالم من الله تعالى». (٤٠ : ٣٤٨ - ٣٥٠).

«اعلم أن وجود العالم عن الباري ليس كوجود الدار عن البناء، أو كوجود الكتاب عن الكاتب، (ذلك الوجود) الثابت المستقل بذاته، المستغنی عن الكاتب بعد فراغه من الكتابة، وعن البناء بعد فراغه من أبنية الدار؛ ولكن الكلام عن المتكلم الذي إن سكت بطل وجود الكلام، فالكلام يكون موجوداً ما دام المتكلم به يتكلم ومتى سكت بطل وجوده. أو كوجود نور السراج في الهواء، ما دام السراج باقياً، فالنور باق موجود. أو كوجود ضوء الشمس في الجو، فإذا غابت الشمس بطل وجدان الضوء من الجو...»

---

١- في هذا الموضع هنالك على الغالب جملة اسقطها الناسخ، واعتقد أنها تؤدي معنى الجملة التي أضفتها بين قوسين

ثم اعلم أن كلام المتكلم ليس هو جزءاً منه، بل فعلٌ فعله أو عمل عمله وأظهره بعد أن لم يكن. وهكذا حكم النور الذي يُرى في الجو عن جرم الشمس ليس هو جزءاً منها بل هو أشخاص منها وفيض وفضل منها... وهكذا الحكم والمثال في وجود العالم عن الباري، وذلك أن العالم ليس بجزء منه، بل فضلٌ تفضل به، وفيضٌ جوادٌ أفالله، وفعلٌ فعله بعد أن لم يكن فعل... ولا ينبغي أن نظن أن وجود العالم عن الله تعالى طبعاً بلا اختيار منه مثل وجود نور الشمس في الجو طبعاً لا اختيار منها، ولا تقدر أن تمنع نورها وفيضها لأنها مطبوعة على ذلك طبعها رب العالمين، فاما الباري تعالى فمحترر في فعله إن شاء فعل، وإن شاء أمسك عن الفعل تركاً، مثل المتكلم قادر على الكلام، إن شاء تكلم، وإن شاء أمسك وسكت». (٣٩: ٢٢٧-٢٢٨).

هذا الفيض الإلهي قاد إلى ظهور عالمين، عالم روحاني مرتبته فوق الفلك المحيط، وعالم جسماني هو الفلك المحيط وما يليه من أفلالك، وهو ينقسم بدوره إلى قسمين: الأول هو الأعلى والأكثر شفافية ونقاءً ويمتد من الفلك المحيط إلى منتهى فلك القمر، ويدعى عالم الأفلالك. والثاني هو الأدنى والأغلظ، ويقع دون فلك القمر، ويدعى عالم الأركان الأربع، وهو دائم التغير والاستحالة، ولذلك يدعى أيضاً عالم الكون والفساد:

«ثم اعلم أن الله تعالى عالمن: أحدهما جسماني والآخر روحاني. فالعالمن الجسماني هو الفلك المحيط وما يحويه من سائر الأفلالك، والكواكب، والأركان، والمولادات الثلاثة (المعادن والنبات والحيوان)، والعالم الروحاني هو عالم العقل وما يحويه من النفس، والصور التي ليست بأجسام ذات الأبعاد الثلاثة التي هي ظل ذي ثلاث شعب<sup>(١)</sup>.»

ثم اعلم أن العالم الروحاني محاط بعالم الأفلالك، كما أن عالم الأفلالك محاط بعالم الأركان الذي دون فلك القمر. وقد جعل الله تعالى عالم الأفلالك

١- إشارة إلى قوله تعالى في سورة المرسلات الآية ٣٠: (انطلقا إلى ظل ذي ثلاث شعب). والإخوان يرون في هذه الآية خطاباً موجهاً إلى الأرواح الجزئية المهاجنة من العالم الروحاني إلى العالم الجسماني ذي الأبعاد الثلاثة، وهي الطول والعرض والعمق.

كريات الأشكال، مستديرات الحركات، لأن هذا الشكل هو أفضل الأشكال من عدة وجوه ومعانٍ، والحركة المستديرة أفضل الحركات من جهات شتى... فإذا قيل: لم جعل الباري تعالى عالم الأجسام قسمين أحدهما علوي هو عالم الأفلاك وما فيها من أصناف الأكروبات والكواكب، والأخر سفلي وهو عالم الأرکان وما فيها من أجناس الخلائق؟ فيقال له: لعل شتى وأسباب عده، ولما فيه من إتقان الحكمة وإحكام الصنعة ما لا يبلغ فهم البشر كنه معرفتها، ولكن نذكر طرفاً منها فنقول: ليكون في ذلك تبصرة للعقلاء وبيان لأولي الأ بصار. فإن لله دارين اثنتين إحداهما هي الدنيا التي هي عالم الأجسام ومسكن الأجرام، والأخرى هي الدار الآخرة التي هي عالم الأرواح ومحل النفوس». (٤٠: ٣٦١-٣٦٢).

وكما سيشرح لنا الإخوان فيما بعد عبر تصوراتهم عن الآخرة والنشأة الثانية، فإن النقوس الجزئية التي اتحدت بالأجسام الإنسانية تنتقل عبر هذه المراتب الثلاثة للوجود. فإذا هي حققت العرفان التي تقود إلى نجاتها من أسر الطبيعة، انتقلت إلى عالم الأفلاك الذي هو الجنة، فتقيم هناك حتى يحين موعد انسحاب النفس الكلية من جسد العالم، ويخرج العالم المادي، فتعود هذه النفوس إلى الالتحاق بالنفس الكلية في العالم الروحياني الأعلى.

ولكن هل تم إبداع هذه العوالم الروحانية والجسمانية دفعة واحدة، أم على مراحل؟ إن الإخوان في جوابهم عن هذه المسألة يقفون على جانب النظرية التطورية التي أثبتتها العلوم الكونية الحديثة:

«ثم أعلم أن كل لبيب عاقل إذا فكر في كيفية حدوث العالم وإبداع الباري له، وخلقه أطباق السماوات والأرض، وتركيبه أكروبات الأفلاك، وتدويره أجرام الكواكب البسيطة والأرکان الأربع، وتكوينه المؤلفات الثلاثة منها، فلا بد له أن يعتقد فيها أحد الآراء الثلاثة: إما أن يظن ويتوهם بأنها أبدعت دفعة واحدة، وأخرجها الباري تعالى من العدم إلى الوجود على ما هي عليه الآن، أو يظن ويتوهם بأنها أبدعت على تدريج فأخرجت على ترتيب أولاً فأولاً إلى آخرها على مر الدهور والأزمان، أو يقول بعضها دفعة، وبعضها على التدريج، إذ ليس في القسمة العقلية غير هذه الثلاثة.

فاما من يظن ويقول إنها أبدعت دفعه واحدة بلا زمان، فلا يجد لما يقول عليه دليلاً من الشاهد، فيتشكك فيما يقول. وأما من يقول إنها أبدعت وأخرجت من العدم إلى الوجود على تدريج ونظام وترتيب، فهو يجد على ما يقوله شواهد كثيرة من الموجودات باستقراء واحد. وأما من يقول إن بعضها أبدع وأحدث دفعه واحدة، وبعضها على التدرج (وهذا رأي إخواننا الكرام)، فهو يحتاج إلى أن يبينها ويشرحها ويفصلها، فنقول:

إن الأمور الطبيعية أحدثت على تدرج ممر الدهور والأزمان، وذلك أن الهيولى الكلى، أعني الجسم المطلق، قد أتى عليه دهر طويل إلى أن تم خض وتميز اللطيف منه من الكثيف، وإلى أن قبل الأشكال الفلكية الكربة الشفافة وتركب بعضها في جوف بعض، وإلى أن استدارت أحجام الكواكب النيرة، وركبت مراكزها، وإلى أن تميزت الأركان الأربع، وترتبت مراتبها وانتظمت نظمها. والدليل على ذلك قوله تعالى: (...خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّئَةِ أَيَّامٍ...) <sup>(١)</sup> وقوله تعالى: (...وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَيَّئَةٍ مَمَّا تَعْدُونَ) <sup>(٢)</sup>

فاما الأمور الإلهية الروحانية فحدودتها دفعه واحدة مرتبة منتظمة بلا زمان ولا مكان ولا هيولى ذات كيان، بل بقوله: «كن فيكون». والأمور الروحانية الإلهية هي: العقل الفعال، والنفس الكلية، والهيولى الأولى، والصور المجردة. والعقل هو نور الباري تعالى وفيضه الذي فاض أولاً، والنفس هي نور العقل وفيضه الذي أفاضه الباري منه، والهيولى الأولى هي ظل النفس وفيتها، والصور المجردة هي النقوش والأصياغ والأشكال التي عممتها النفس في الهيولى بإذن الله تعالى وتأييده لها بالعقل. وهذه الأمور كلها بلا زمان ولا مكان، بل بقوله «كن فيكون»، كما قال: (وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمْبُعٌ بِالْبَصَرِ) <sup>(٣)</sup> والمثال حدوث البرق، وإشراق نور الشمس في الهواء، وإضاءة الأ بصار، ورؤيه الأشياء دفعه واحدة بلا زمان.

١- سورة الحديد: الآية ٤.

٢- سورة الحج: الآية ٤٧.

٣- سورة القمر: الآية ٥٠.

ثم اعلم أن الأركان الأربع متقدمة الوجود على مولّداتها بالأيام والشهور والسنين، كما أن الأفلاك متقدمة الوجود على الأركان بالأزمان والأدوار والقرنات. وعالم الأرواح متقدم على عالم الأفلاك بالدهور الطوال التي لا نهاية لها، والباري تعالى متقدم الوجود على الكل، كتقدم الواحد على جميع العدد.

ثم اعلم أنه قد أتى على النفس دهر طويل قبل تعلقها بالجسم ذي الأبعاد، وكانت هي في عالمها الروحاني ومحلها النوراني ودارها الحيوانية (نسبة إلى الحياة) مقبلة على علتها العقل الفعال تقبل منه الفيض والفضائل والخيرات، وكانت منعمة متلذذة، مستريحة، مسرورة فرحانة. فلما امتلأت من تلك الفضائل والخيرات، أخذها شبه المخاض، فأقبلت تطلب ما تفيض عليه تلك الخيرات والفضائل. وكان الجسم فارغاً قبل ذلك من الأشكال والصور والنقوش، فأقبلت النفس على الهيولى تميز الكثيف من اللطيف، وتفيض عليه تلك الفضائل والخيرات. فلما رأى الباري تعالى ذلك منها مكنها من الجسم، وهيا لها، فخلق من ذلك الجسم عالم الأفلاك وأطباق السماوات من لدن ذلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض، وركب الأفلاك بعضها في جوف بعض، وركب الكواكب مراكزها، ورتب الأركان مراتبها على أحسن النظام والترتيب بما هي عليه الآن، لكيما تتمكن النفس من إدارتها وتسير كواكبها، ويسهل عليها إظهار أفعالها وفضائلها والخيرات التي قبلتها من العقل الفعال.

فهذا الذي كان سبب كون العالم، أعني عالم الأجسام، بعد أن لم يكن. ومن يرد أن يتصور كيفية تمحيض الهيولي، وتميّز أجزاء الجسم اللطيف منها من الكثيف، وقبولها الأشكال الكربية الفلكية الشفافة، وكيف تركب بعضها في جوف بعض في مراتبها ودورانها، وكيف استدارات أحراط الكواكب النيرة، وركبت مراكزها في أفلاكها في مسیراتها، وكيف تمحيضت أجزاء الأركان الأربع بعضها مع بعض، وتميّز بعضها من بعض، وترتب على ما هي عليه الآن كلها من هيولي واحدة من حيث الجسمية، مع اختلاف صورها وفنون أشكالها، فليعتبر تركيب جسده من دم الطمث في الرحم كيف تمحيض وتميّز، وصار بعضها عظاماً بيضاً صلبة، وبعضها لحماً أحمر، وبعضها شحماً دسماً أصفر، وبعضها

عروقاً مجوفة... وما شاكل هذه الأشياء المختلفة الأشكال والصور... وإن عجز فهمه عن تصور كون هذه من دم الطمث، ومن النطفة وتركيبها منه، وكيفية قبولها هذه الصور والأشكال والطعوم والألوان التي هي أقرب إليه، ومعرفتها أسهل عليه، فهو عن تصور كيفية الأفلاك، وخلق أطباق السماوات والأرضين أبعد، وهو بها أحجل وأقل فهماً.

ثم أعلم أنه سترجع النفس الكلية إلى عالمها الروحاني ومحلها النوراني وحالتها الأولى التي كانت عليها قبل تعلقها بالجسم، كما قال تعالى: (...كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعيِّدُهُ وَعَدْنَا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ...) <sup>(١)</sup> ولكن لا يكُون ذلك إلا بعد مضي الدهور والزمان الطوال. وسيخرب العالم الجسماني إذا فارقته النفس». (٤٠: ٣، ٣٥٤-٣٥١).

ذلك أن نفس العالم هي علة حياته وحركته مثلاً أن النفس الجزئية هي علة

حياة وحركة أجسام الأحياء التي رُبِطَتُ إليها:

«إن الحركة هي صورة روحانية تجعلها النفس في الأجسام، فبها تكون الأجسام متحركة... فالنفوس هي المحركة للأجسام، والأجسام هي المحرّكات والمسكّنات بتحرّيك النفوس لها وتسكنّيتها إليها... والتحرّيك هو فعل النفس، والحركة هي صورة تجعلها النفس في الجسم، بها يكون الجسم متحركاً؛ وأما التسكيّن فهو أيضاً فعل من أفعال النفس التي تحرّك الجسم وتسكنّنه تارة أخرى... وإذا تأملت يا أخي واعتبرت ما وصفنا من أحوال الحركات والمحركات التي في العالم، علمت وتبين لك أن حكم العالم بجميع أجزائه ومجاري أموره، تجري مجرى مدينة واحدة، أو حيوان واحد، أو إنسان واحد، لا ينفك من الحركة والسكن، إما بـكُليته أو بجزئيته.

وقد بينا في رسالة ماهية الطبيعة، ورسالة السماء والعالم، أن سبب حركات الأركان وموئلاتها هو حركة الكواكب، وسبب حركات الكواكب دوران الفلك، والمحرك والمدبر للأفلاك هي النفس الكلية الفلكية، فإن النفس الفلكية هي ملَكٌ من الملائكة المقربين وجنوده وأعوانه، وهو الذي أشير إليه بقوله تعالى:

---

١- سورة الأنبياء: الآية ١٠٤.

(يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَائِكَةُ صَفَّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَنْزَلَ لَهُ الرَّحْمَنُ...)<sup>(١)</sup> وقال تعالى: (مَّا حَفَّكُمْ وَلَا بَعْثَكُمْ إِلَّا كَنْفُسٍ وَاحِدَةٍ...). وهذا الملك وكله الله تعالى بإدارة الأفلاك، وحركات الكواكب، وما تحت ذلك القمر من سائر الأركان ومولداتها من المعادن والنبات والحيوان أجمع». (٣٩: ٢٢٢، ٢٢٨).

«اعلم أيها الأخ الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن أفعال الروحانيين لا يتهيأ لأحد من العالم الجسماني الوقوف عليها والمعرفة بها، إلا بعد معرفته بجوهر نفسه، وكيفية فعلها في جسمه. وإذا عرف كيفية ذلك، ووقف عليه، تهيأ له بعد ذلك الوقوف على أحوال الروحانيين في العالم جمیعاً: العلوی بما فيه، والسفلي وما يحویه، وقاده ذلك إلى معرفة خالقه وتتریه مبدعه، وفعله الذي فعله بذاته، وما أبدعه من موجوداته، وبمعرفة ذلك يكون كمال الإنسان...»

اعلم أيها الأخ، أيدك الله، أن دائرة العقل مُرتبة من أمر الله تعالى لا يدركها خاطر نفسي، وأن الأنوار المضيئة مُرتبة في أفق العقل الكلي بحيث لا يدركها حس ولا يتداولها لمس. فالدائرة الأولى هي البعيدة عنها أوهام المخلوقين من العالمين الروحاني والجسماني، اللطيف والكثيف، وهي موصوفة بالفعل الخاص بها، الصادر عنها، وهو العقل الذي عقل ما دونه من مجاوريه، فرجعت الأوهام قبل بلوغها غايتها، ذاهلة عن بلوغ بعض ما في دائرتها وسعة إحاطتها... وهي الدائرة الأولى الحاوية لجميع ما كان منها، ولذلك قيل له السابق. وكذلك دائرة النفس كالثاني التالي للسابق، وهي تالية الأولى، ثم الثالثة وهي كالهيوبي، والرابعة وهي كالطبيعة. وكذلك الدوائر الكائنة عن هذه الأصول، حتى تكون آخرها دائرة الأرض...»

واعلم أيها الأخ البار أن الباري سبحانه أوجد الزوجين الأولين (= العقل والنفس) اللذين هما أبوا الموجودات كلها بأسرها، وهما الدائرتان المحيطتان بما في عالم العلو والسفل، إحداهما حائطة والأخرى محوطة... ولذلك سُمي (العقل) عقلاً لأنّه عقل صور الموجودات بأسرها، وجاد عليها بخصائصها، وترتيبه لها في

١- سورة المرسلات: الآية .٣٨

٢- سورة لقمان: الآية .٢٨

مواضعها، وتكوينه إليها في آماكنها، فهو بالإشراق عليها وبما فاض عليها يتدى إليها<sup>(١)</sup> ... ولما كان العقل كذلك، كانت النفس غير حائطة بكلية ما في العقل بلا واسطة له بكمال صفاته الموجودة إلا ما أمدها به وأفاضه عليها شيء بعد الشيء ولو كانت قابلة لجميع ما فيه دفعه واحدة وكانت لا فرق بينها وبينه، ولا فضل له عليها، لاتساعها لما وسعه، وإنما هي حائطة بما دونها كإحاطة العقل بها... وغير محيطة بكلية ما في العقل من الصور المعاشرة والجواهر المبرأة من البهول إلا بما يلقى إليها ويمدتها به.

ولما كان ذلك كذلك، صارت الطبيعة في كل لحظة وفي كل وقت من الأوقات، ومع كل حركة من الحركات الزمانية الطبيعية، تُظهر شكلًا ونوعًا ولونًا، فترأبها لا تحصى وعجائبها لا تفني، وهي تبديها شيء بعد شيء بحسب ما يلقي إليها وبفضض عليها من النفس الكلية... فهي قوة صادرة باعثة لما تقدم لها في الوجود، كقوة حركة الدوّلاب التي تبدو أولاً عن حركة أولى، وهي الحركة البهيمية المستعلمة في آلة الدوّلاب، وإيصالها من آلة إلى آلة أخرى، حتى تكون مرة حاطة لأواني الدوّلاب إلى قعر البئر فتملاً، ثم ترفعها على علو فيعود ما كان ممتئاً فارغاً، ثم ممتئاً، فلا تزال كذلك ما دامت الحركة متصلة، فإذا بلغ المحرك المستخدم لتلك الدابة المحركة لتلك الآلة، ما أراد من الماء والتفریغ أمسك الحركة فوق الدوّلاب عن الرفع والحط. كذلك فعل الطبيعة، إنما هي حركة متصلة بها عن آلية فلكية محركة دورية، مربوطة بها النفس الكلية بقوة عقلية، تبدو عن مشيئة إلهية وعنانية ربانية بأمر من هو لا يعلم إلا هو». (٤٩: ٤٠-١٩٨).

هذه هي الخطوط العامة لنظرية التكوين الصفائية، بسطنا فيها كل ما من شأنه أن يعيننا على متابعة رحلتنا في فكر الإخوان. في الفصل القادم سوف نبسط أهم أفكار الإخوان العلمية والفلسفية التي أرادوها مدخلاً لفهم العالم وكيفية عمله، بعد أن أطلعونا على نشأته وكيفية صدوره عن العلة الأولى.

---

١- إشارة إلى الآية: ثم دنى فتدى فكان قاب قوسين أو ادنى

## ٢- صفة العالم

إذا كانت غاية السعي المعرفي للإنسان هي فهم وإدراك الشرط الإنساني، على ما يؤكد إخوان الصفاء، فإن دون هذه الغاية رحلة شاقة وطويلة تقطعها على درب المعرفة العلمية الاختبارية والبرهانية، تقودنا إلى فهم العالم وفهم أنفسنا التي هي جزء عضوي من هذا العالم. هذا الفهم هو الذي ينير لنا أخيراً ذلك الشرط الإنساني ويفتح لنا بوابة الخلاص من ظلمة المادة التي افتتصت النفس الهاشطة من السماء، إلى عالم الروح الفسيح، حيث كان مسكنها قبل السقوط والحلول في الأجسام الكثيفة البعيدة عن مرتع الأنوار العلوية. إن العرفان الداخلي الذي تقود إلى معرفة النفس ومعرفة الله حق المعرفة، لن تتطرق شراراتها قبل المعرفة العلمية التي تكشف للإنسان حقيقته وحقيقة كل ما حوله. لذلك قال الإخوان في الفلسفة: «الفلسفة أولها محبة العلوم، وأوسطها معرفة حقائق الموجودات بحسب الطاقة الإنسانية، وأخرها القول والعمل بما يوافق العلم» (الرسالة ١: الجزء الأول، ص ٤٨). وقالوا في طريق العلم الصاعد من المحسوسات إلى المجردات: «واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن غرض الفلسفه الحكماء من النظر في العلوم الرياضية، وتخريجهم تلامذتهم بها، إنما هو السلوك والتطرق منها إلى علوم الطبيعيات؛ وأما غرضهم من النظر في الطبيعيات فهو الصعود منها والترقي إلى العلوم الإلهية الذي هو أقصى غرض الحكماء، وال نهاية التي إليها يُرتفع بالمعارف الحقيقة. ولما كان أول درجة من النظر في العلوم الإلهية هو معرفة جوهر النفس، والبحث عن مبدئها من أين كانت قبل تعلقها بالجسد، والفحص عن معادها إلى أين تكون بعد فراق الجسد، الذي يسمى الموت...» (١: ١، ٧٥-٧٦).

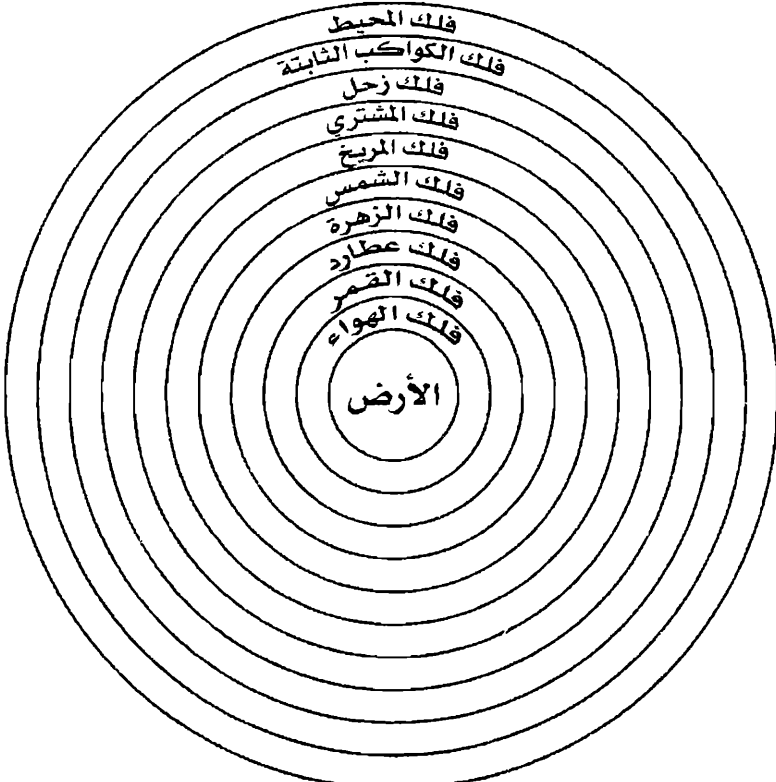
تبتدئ رحلة الإخوان العلمية والفلسفية من محاولة فهم الكون الرحيب بنجومه وحركاته، وصولاً إلى بيئه الأرض والتعليق العلمي لكل ما يحيط

بنا من الظواهر الطبيعية. ولسوف نتابعهم في هذه الرحلة التي جندوا لها كل المعارف الإنسانية التي كانت متاحة لهم في ذلك الزمان، متوقفين عند أهم الظواهر التي درسوها دون أن نستنفذها جميعها.

### في علم النجوم وتركيب الأفلال:

عرف الإخوان الكثيرون مما نعرفه اليوم في علم النجوم، ولكنهم كانوا على رأي اليوناني بطليموس، من أن الأرض الكروية هي جرم ثابت لا يدور، وأنها تقع في مركز الكون، وكل الأجرام السماوية تدور حولها. ونظراً لبداية أدوات الرصد في ذلك الزمان، فإنهم لم يميزوا إلا عدداً محدوداً من النجوم الثابتة التي اعتقدوا أنها تنظم في فلك واحد. ولما كانت هذه النجوم على ثباتها بالنسبة إلى بعضها البعض تبدو وكأنها تدور مجتمعة حول الأرض في كل يوم وليلة دورة واحدة، فقد اعتقدوا بوجود فلك فوقها يدور بشكل دائم ومعه كل الكواكب:

«أصل علم النجوم هو معرفة ثلاثة أشياء، وهي الكواكب والأفلال والبروج. فالكواكب أجسام كريات مستديرات مضيئات، وهي ألف وتسعة وعشرون كوكباً كباراً؛ التي أدركت بالرصد؛ منها سبعة يقال لها السيارة، وهي زحل والمشتري والمريخ والشمس والزهرة وعطارد والقمر؛ والباقي يقال لها ثابتة. ولكل كوكب من السبعة السيارة فلك يخصه. والأفلال هي أجسام كريات مُشَفَّفات مجوفات، وهي تسعة أفلالاً مركبة بعضها في جوف بعض كحلقه البصلة؛ فأدناها إلينا فلك القمر وهو محيط بالهواء من جميع الجهات، كإحاطة قشرة البيضة ببياضها، والأرض في جوف الهواء كالمح في بياضها، ومن وراء فلك القمر فلك عطارد، ومن وراء فلك عطارد فلك الزهرة، ومن وراء فلك الزهرة فلك الشمس، ومن وراء فلك الشمس فلك المريخ، ومن وراء فلك المريخ فلك المشتري، ومن وراء فلك المشتري فلك زحل، ومن وراء فلك زحل فلك الكواكب الثابتة، ومن وراء فلك الكواكب الثابتة فلك المحيط، ومثال ذلك الرسم المبين أدناه.» (١: ١١٥).



«واعلم يا أخي أن السماوات هي الأفلاك، وإنما سميت السماء سماءً لسموها، والفلك لاستدارته. واعلم بأن الأفلاك تسعه: سبعة منها هي السماوات السبع، وأدنىها وأقربها إلينا فلك القمر، وهي السماء الأولى؛ ثم من ورائه فلك عطارد وهي السماء الثانية، ومن ورائه فلك الزهرة وهي السماء الثالثة، ثم من ورائه فلك الشمس وهي السماء الرابعة، ومن ورائه فلك المريخ وهي السماء الخامسة، ومن ورائه فلك المشتري وهي السماء السادسة، ثم من ورائه فلك زحل وهي السماء السابعة، وزحل النجم الثاقب، وإنما سمي الثاقب لأن نوره يثقب سُمُّك سبع سماوات حتى يبلغ أبصارنا. وأما الفلك الثامن، وهو فلك الكواكب الثابتة الواسع المحيط بهذه الأفلاك السبعة، فهو الكرسي الذي وسع السماوات والأرض. وأما الفلك التاسع، المحيط بهذه الأفلاك الثمانية، فهو العرش العظيم الذي يحمله فوقهم يومئذ ثمانية، كما قال الله عز وجل.

واعلم يا أخي أن كل واحد من هذه السبعة المقدم ذكرها سماء لما تحته وأرض لما فوقه، ففلك القمر سماء الأرض التي نحن عليها وأرض لفلك عطارد، وكذلك فلك عطارد سماء لفلك القمر وأرض لفلك الزهرة، وعلى هذا القياس حكم سائر الأفلاك». (٢٦: ٢٦).

«فقد بان بهذا المثال أن جملة العالم إحدى عشرة كرة، اشتنان في جوف فلك القمر، وهما الأرض والهواء، لأن الأرض والماء كرة واحدة، والهواء والأثير كرة واحدة؛ وتنبع من ورائهما محيطة بعضها ببعض» (٢٨: ١٦).

«اعلم أن الشمس لما كانت في الفلك كالملك في الأرض، صار مركزها بواجب الحكمة الإلهية وسط العالم، كما أن دار الملك وسط المدينة، ومدينته وسط البلدان من مملكته، وذلك أن مركز الشمس وسط فلكها، وفلکها في وسط الأفلاك، لأنه لما كان جملة العالم إحدى عشرة كرة، وكان خمس منها من وراء فلكها محيطة بعضها ببعض، وهي كرة المريخ، وكرة المشتري وكرة زحل، وكرة الكواكب الثابتة، وكرة المحيط؛ وخمس دونها، وهي في جوف كرتها محيطة بعضها ببعض، أولها فلك الزهرة، ودونها كرة عطارد، ودونها كرة القمر، ودونها كرة الهواء، ودونها كرة الأرض، فصار موضعها في وسط العالم بهذا الاعتبار، كما أن موضع الأرض في مركز العالم» (٣٠: ٢).

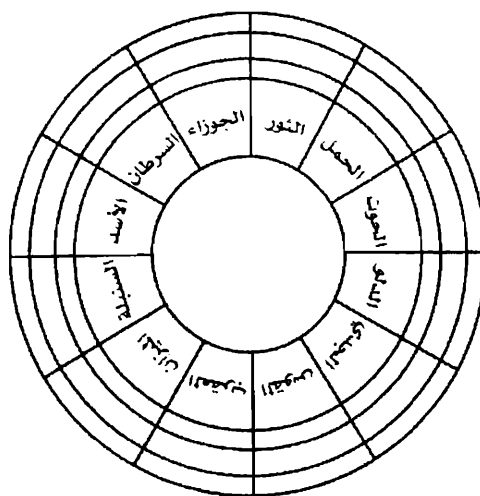
«واعلم يا أخي أن هذه الأكبر محيطة بعضها ببعض كإحاطة طبقات البصل، مماس سطح الحاوي بسطح المحاوي، وليس بينهما فراغ ولا خلاء إلا فصل مشترك وهما. وقد ظن قوم من أهل العلم أن بين فضاء الأفلاك وأطباق السماوات وأجزاء الأمهات مواضع فارغة، وليس الأمر كما ظنوا، لأن معنى الخلاء هو المكان الفارغ الذي لا متمكن فيه، والمكان صفة من صفات الأجسام لا يقوم إلا بالجسم ولا يوجد إلا معه» (١٦: ٢).

«اعلم يا أخي أن هذه الإحدى عشرة كرة هي جملة العالم ومساكن الخلائق أجمعين. وقد ظن كثير بالأوهام أن وراء الفلك المحيط جسم آخر وخلاء، بلا نهاية، وكلما حكمين خطأ لا حقيقة له، لأنه قد قام بالبرهان العقلي أن الخلاء غير موجود أصلاً، لا خارج العالم ولا داخله، لأن معنى الخلاء هو المكان

الفارغ الذي لا متمكن فيه كما وصفنا، والمكان صفة من صفات الأجسام، وهو عَرَضٌ ولا يقوم إلا بالجسم ولا يوجد إلا معه. فمن أدعى أن خارج العالم جسم آخر من أجل الوهم الذي يتخيله فهو المطالب بالدليل على دعوه.

واعلم أن حكم العقل هو الذي يتساوى فيه العقلاء، وكلهم لم يتلقوا على أن خارج العالم جسم آخر، لأن الحس لم يدركه والعقل لم يقض به والبرهان لم يقم عليه». (٢٩: ١٦).

«أن الفلك المحيط دائم الدوران كالدواب، يدور من المشرق إلى المعرف فوق الأرض، ومن المغرب إلى المشرق تحت الأرض، في كل يوم وليلة دورة واحدة، ويدير سائر الأفلاك والكواكب معه، كما قال الله عز وجل: (...وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبُحُونَ) <sup>(١)</sup>. وهذا الفلك المحيط مقسوم باثنتي عشر قسماً كجزر البطيخة، كل قسم منها يسمى برجاً، وهذه أسماؤها: الحمل والثور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة والميزان والعقرب والقوس والجدي والدلو والحوت. فكل برج ثلاثة درجة (من أقسام الدائرة)، جملتها ثلاثة وستون درجة، وكل درجة ستون جزءاً، كل جزء يسمى دقيقة، جملتها أحد وعشرون ألفاً وستمائة دقيقة، وكل دقيقة ستون جزءاً يسمى ثانية... مثال ذلك الرسم المبين أدناه.



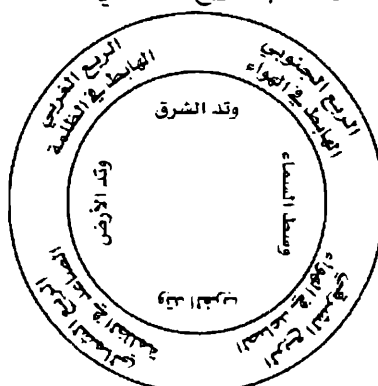
١- سورة يس: الآية ٤٠.

وهذه البروج توصف بصفات شتى من جهات عدة... فنقول: منها ستة شمالية وستة جنوبية... أما الستة الشمالية، فهي: الحمل والثور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة (= العذراء). وإذا كانت الشمس في واحد منها يكون الليل أقصر والنهار أطول. وأما الستة الجنوبية فهي: الميزان والعقرب والقوس والجدي والدلو والحوت. وإذا كانت الشمس في واحد منها، يكون الليل أطول والنهار أقصر. وأما المستقيمة الطلع فهي السرطان والأسد السنبلة والميزان والعقرب والقوس، وكل واحد منها يطلع في أكثر من ساعتين. وإذا كانت الشمس في واحد منها، تكون هابطة من الشمال إلى الجنوب، ومن الأوج إلى الحضيض، والليل آخذ من النهار. وأما الموعنة الطلع فهي الجدي والدلو والحوت والحمل وانثور والجوزاء، وكل واحد منها يطلع في أقل من ساعتين. وإذا كانت الشمس في واحد منها، تكون صاعدة من الجنوب إلى الشمال، ومن الحضيض إلى الأوج، والنهار آخذ من الليل... ومن وجه آخر هذه البروج تنقسم أربعة أقسام منها ثلاثة ربيعية صاعدة في الشمال، زائدة النهار على الليل، وهي الحمل والثور والجوزاء، وثلاثة صيفية هابطة في الشمال، آخذة الليل من النهار، وهي السرطان والأسد والسنبلة. منها ثلاثة خريفية هابطة في الجنوب، زائدة الليل على النهار، وهي الميزان والعقرب والقوس، ومنها ثلاثة شتوية صاعدة من الجنوب، آخذة النهار من الليل، وهي الجدي والدلو والحوت...

فقد بان بهذا الوصف في هذا الشكل أن لو كانت البروج أكثر من اثني عشر، أو أقل من ذلك، لما استمرت فيه هذه الأقسام على هذا الوجه الذي ذكرنا. فإذا بواجب الحكم كانت اثنين عشر، لأن الباري، جل شأوه، لا يفعل إلا الأحكام والاتفاق. ومن أجل هذا جعل الأفلاك كريات الشكل، لأن هذا الشكل أفضل الأشكال، وذلك أنه أوسعها وأبعدها من الآفات، وأسرعها حركة، ومركزه في وسطه، وأقطاره متساوية، ويحيط به سطح واحد، ولا يمس غيره إلا على نقطة، ولا يوجد في شكل غيره هذه الأوصاف، وجعل أيضاً حركته مستديرة، لأنها أفضل الحركات» (٢: ١١٥-١١٩).

«الفلك المحيط دائم الدوران كالدولاب يدور من المشرق إلى المغرب فوق الأرض، ومن المغرب إلى المشرق تحت الأرض، فيكون في دائم الأوقات نصف الفلك

ستة أبراج مائة وثمانين درجة فوق الأرض، ويسمى يمنة، والنصف الآخر ستة أبراج مائة وثمانين درجة تحت الأرض، يسمى يسراً. وكلما طلعت درجة من أفق المشرقي غابت نظيرتها في أفق المغرب من البرج السابع منه، فيكون في دائم الأوقات ستة أبراج طلوعها بالنهار، وستة طلوعها بالليل، ويكون في دائم الأوقات درجة في أفق المشرق، وأخرى نظيرتها في أفق المغرب، ودرجة أخرى في كبد السماء، وتسمى وتد العاشر، وأخرى نظيرتها منحطة تحت الأرض تسمى وتد الرابع: فيكون الفلك في دائم الأوقات منقسمًا بأربعة أرباع، كل ربع منها تسعون درجة: فمن أفق المشرق إلى وتد السماء تسعون درجة يقال لها الربع الشرقي الصاعد في الهواء، ومن وتد السماء إلى وتد المغرب تسعون درجة يقال لها الربع الجنوبي الهاابط؛ ومن وتد المغرب إلى وتد الأرض تسعون درجة يقال الربع الغربي الهاابط في الظلمة، ومن وتد الأرض إلى وتد المشرق تسعون درجة يقال لها الربع الشمالي الصاعد. (١٢٦-١٢٧).



والكواكب السيارة تدور حول الأرض مثلاً تدور أيضًا في البروج الاثني عشر؛ ودورة كل كوكب في هذه البروج تعبّر عن سنة هذا الكوكب، مثلاً يعبر دوران الشمس في البروج عن السنة الأرضية. ولكن من أجل اختلاف حركات الكواكب في السرعة والإبطاء، اختلفت أزمان أدوارها حول الأرض، ومن أجل اختلافها حول الأرض اختلفت أدوارها في فلك البروج: (ومثل دوران الأفلاك بـكواكبها حول الأرض كمثل دوران الطائفين حول البيت (الحرام)، ومثل اختلاف أدوارها حول الأرض كمثل اختلاف أشواط الطائفين حول البيت، وذلك أننا نرى الطائفين حول البيت منهم من يمشي الهوينا، ومنهم من يستعجل، ومنهم من

يهروي، ومنهم من يسعى، فتختلف بحسب ذلك أشواطهم، وكلهم متوجهون في طوافهم نحو واحداً وقصدوا واحداً. ولكن إذا بلغ الماشي الركين العراقي، فقد بلغ المستعجل الركين الشامي، والهروي الركين اليماني، والساعي الحجر الأسود. فبهذا السبب إذا طاف الماشي شوطاً واحداً، فقد طاف الساعي آشواطاً، فهو لاء الطائفون، وإن اختفت أشواطهم من أجل سرعة حركاتهم وإبطائهم، فليس قصدهم إلا قصد واحد إلى جهة واحدة؛ فهكذا حكم الأفلاك وكواكبها في دورانها حول الأرض» (١٦: ٢٩-٤٠).

وقد حسب إخوان الصناء بدقة سنة كل كوكب من الكواكب السيارة، فكوكب زحل وهو الأبعد: «يدور في البروج الاثني عشر في كل ثلاثين سنة بالتقريب دورة واحدة، يقيم في كل برج سنتين ونصفاً، وفي كل درجة شهرأً، وفي كل دقيقة اثنتي عشرة ساعة... والمشتري يدور في البروج الاثني عشر في اثننتي عشرة سنة بالتقريب مرة واحدة يقيم في كل برج سنة، وفي كل درجتين ونصف شهرأً، وفي كل خمس دقائق يوماً وليلة... المريخ يدور في الفلك مدة سنتين إلا شهرأً واحداً بالتقريب، يقيم في كل برج خمسة وأربعين يوماً، يزيد وينقص، ويقيم في كل درجة مقدار يوم وبعض يوم.. الزهرة تدور في البروج مثل دوران الشمس، غير أنها تسرع السير تارة فتسبق الشمس وتصير قدامها، وتارة تبطئ في السير فترجع وتصير خلفها... حالات عطارد من الشمس مثل حالات الزهرة منها... القمر يدور في البروج في كل سنة عربية اثنتي عشرة مرة، في كل شهر مرة، ويقيم في كل برج يومين وثلاثة، وفي كل منزل يوماً وليلة، وفي كل درجة ساعتين بالتقريب» (٢: ١، ١٢٠-١٢٣).

أما دوران الشمس في البروج فهو السبب في تتابع الفصول على الأرض وتغيرات أرباع السنة: «الشمس تدور في البروج الاثني عشر في كل ثلاثمائة وخمسة وستين يوماً، وربع دورة واحدة، تقيم في كل برج ثلاثين يوماً وكسرأً، وفي كل درجة يوماً وليلة وكسرأً. تكون بالنهاي فوق الأرض وبالليل تحت الأرض، وتكون في الصيف في البروج الشمالية في الهواء، وتقرب من سمت رؤوسنا، وتكون في الشتاء في البروج الجنوبية، وتنحط في الهواء، وتبعـد من سمت رؤوسنا؛ وفي الأوج

ترتفع في الفلك، وتبعه من الأرض، وفي الحضيض تنحط في الفلك، وتقرب من الأرض...  
إذا نزلت الشمس أول دقيقة من برج الحمل استوى الليل والنهار واعتدل

الرisan، وانصرف الشتاء ودخل الربيع، وطاب الهواء وهب النسيم، فذابت الثلوج  
وسالت الأودية... وطال الزرع ونما الحشيش... ودرت الضروع، وتكونت الحيوانات  
وانتشرت على وجه الأرض... إذا بلغت الشمس آخر الجوزاء وأول السرطان تاهى  
طول النهار، وقصر الليل، وأخذ النهار في النقصان وانصرف الربيع، ودخل  
الصيف، واشتد الحر وحمي الهواء... وبيس العشب... وأدرك الحصاد ونضجت الثمار  
وسمنت البهائم... وإذا بلغت الشمس آخر السنبلة وأول الميزان استوى الليل والنهار  
مرة أخرى، وأخذ الليل في الزيادة على النهار، وانصرف الصيف ودخل الخريف،  
وبرد الهواء وهبت ريح الشمال، وتغير الزمان. وإذا بلغت الشمس آخر القوس وأول  
الجدي، تاهى طول النهار، وأخذ الليل في الزيادة، وانصرف الخريف، ودخل  
الشتاء، واشتد البرد، وخشن الهواء، وتساقط ورق الأشجار، ومات أكثر النبات...  
وإذا بلغت الشمس آخر الحوت وأول الحمل عاد الزمان كما كان في العالم الأول،  
وهذا دأبه، ذلك تقدير العزيز العليم. (٢: ١٢٧ - ١٣٠).

«جسم العالم بأسره كريُ الشكل، وحركات أفلاته كلها دورية، ونور  
الكواكب السماوية كلها ذاتي إلا القمر، وأجرام الكرة كلها شفافة إلا  
الأرض». (٢: ٢٥ - ٢٦)

«اعلم أيها الأخ أن معنى قول الحكماء: العالم، إنما يعنون به السماوات  
السبعين والأرضين، وما بينهما من الخلائق أجمعين، وسموه أيضاً إنساناً كبيراً لأنهم  
يررون أنه جسم واحد بجميع أفلاته وأطباق سماواته وأركان أمهاته وموئلهاتها،  
ويررون أيضاً أن له نفس واحدة سارية قواها في جميع أجزاء جسمها كسريان نفس  
الإنسان الواحد في جميع أجزاء جسده». (٢: ١٦ - ٢٤)

هذا العالم الواحد المؤلف من تسعة أفلال وإحدى عشرة كرة، ينقسم إلى  
قسمين: علوي وسفلي. الأول يمتد من أعلى الفلك المحيط هبوطاً إلى أدنى فلك القمر،  
وهو يشمل على الأجسام الكليات البسيطات التي هي الأفلال والكواكب؛ والثاني

يمتد من أدنى فلك القمر هبوطاً إلى مركز الأرض، وهو يشتمل على الأمهات الكليات التي هي النار والهواء والماء والأرض، وتدعى أيضاً الأركان الأربع، كما يشتمل أيضاً على الجزيئات المولّدات التي هي المعادن والثبات والحيوان، وهذه الجزيئات تتبع عن الأركان الأربع وتتولد منها. والأمهات الكليات أو الأركان الأربع تتوضع داخل الهواء وكرة الأرض والماء؛ وكرة الهواء هي التي تحتوي على ركن النار، لأن سمك الهواء ينفصل بثلاث طبائع متباعدة؛ فالهواء الذي يلي فلك القمر هو نار سموّم في غاية الحرارة ويدعى الأثير، والذي يليه في غاية البرودة ويدعى الزمهرير، والذي دونه معتدل المزاج يسمى النسيم (٢: ١٧، ٢: ٦٥) (١).

تشترك أجسام العالم العلوى والعالم السفلى في كثیر من الصفات. فالقمر، الذي هو أحد الأجسام الفلكية، يُرى فيه اختلاف قبول النور والظلمة كما يُرى في الأجسام الأرضية، وله ظل كظلالها، وهو غير مشف مثل الأرض؛ والأفلال كلها تشارك الهواء والماء والبلور في الإشفاف، والشمس والكواكب تشارك النار في النور، وكلها يشارك الأرض في اليبس. ولكن أجسام العالم العلوى تختلف عن أجسام العالم السفلى في أنها لا تقبل الكون والفساد، والتغير والاستحالة، والزيادة والنقصان، كما تقبلها الأجسام التي تحت فلك القمر، وفي أن حركاتها كلها دورية. وهذه الأجسام الفلكية محفوظ نظامها وباقية أشخاصها ما دامت ثابتة على دورانها، فإذا وقفت عن الدوران وسكتت حركاتها تولد فيها السكون والبرودة وفسد نظامها، ومن فساد النظام يأتي البوار والبطلان. وهذا لا يحدث إلا إذا فارقت نفس العالم جسدها وعادت إلى باريها عندما تقوم القيامة الكبرى (٢: ١٦، ٤٦-٤٧) (٢). من هنا يدعى إخوان الصفاء العالم العلوى بعالم النظام والثبات، ويدعون العالم السفلي الذي هو دون فلك القمر بعالم الكون والفساد، لأنه دائم التغير بالنشوء والبلى.

ويقول الإخوان في شرح تعبير «الكون والفساد» الذي يتكرر عبر الرسائل، إن «الكون» عبارة عن خروج الشيء من العدم إلى الوجود، أو من القوة إلى الفعل، والفساد

١- هذا المقطع والذي يليه ليسا من صياغة الإخوان، بل إعادة صياغة مكتنفة من قبل لآفكارهم.

عكس ذلك، أي عودة الشيء إلى العدم (١٥: ٢، ١٣). وقالوا أيضاً: «اعلم يا أخي بأن الكون والفساد هما ضدان لا يجتمعان في شيء واحد في زمان واحد، لأن الكون هو حصول الصورة في الهيولى، والفساد انخلالها منها، فإذا فسد شيء منها فلا بد أن يتكون شيء آخر، لأن الهيولى إذا انزعت منها صورة ألبست أخرى. فإن كانت التي ألبست أشرف سمي كوناً، وإن كانت أدون سمي فساداً. مثال ذلك أن يصير التراب والماء نباتاً، ويصير النبات حباً وثماراً، والثمار والحب يصيران غذاء، والغذاء يصير دماً ولحماً وعظماً، فيكون من ذلك حيوان. والفساد أن يحترق النبات فيصير رماداً، ويموت الحيوان فيصير تراباً. واعلم يا أخي أن جسدك، الذي تختص به نفسك، أحد الكائنات الفاسدات، وما هو بالنسبة إلى نفسك إلا كدار سُكنت، أو كلباس أليس، فلا تكونن كل همتك وأكثر عنایتك بتزویق هذه الدار وتطریة هذا اللباس، فإنك تعلم بأن كل مسكن يخرب وكل لباس لا بد أن يبلى. ولكن اجعل بعض أوقاتك للنظر في أمر نفسك (= روحك)، وطلب معرفة جوهرها، ومبئتها ومعادها، فإنها جوهرة خالدة أبدية الوجود، ولكن تنتقل لها حال بعد حال» (١٧: ٥٨-٥٩).

لقد راقب الإخوان السماء ودرسوها حرفة الكواكب السيارة وعلائقها مع بعضها بعضاً، وحاولوا بما تيسر لهم من وسائل معرفة الحجم التقريري لكل جرم سماوي ونسبة إلى حجم الأرض، ومعرفة سمك قطر كل كرة من الأكرا التي تشكل العالم. ومن بين الظواهر السماوية التي درسوها وأعطونا عنها تفسيراً علمياً دقيقاً لا يختلف عما نعرفه اليوم، ظاهريتى الكسوف والخسوف التي يدعونها بظاهرة الكسوفين. فقد قالوا فيها:

«وهذه الكواكب لبعضها في بيوت بعض مواضع مخصوصة، فمنها الشرف والهيوط، ومنها الأوج والحضيض، ومنها الجوزهر... ومعنى الجوزهر تقاطع طريق الكواكب بطريق الشمس بممرها في البروج في مواضعين، أحدهما يسمى رأس الجوزهر... والآخر ذنب الجوزهر، ويقال لهما أيضاً العقدتان... وإذا اجتمع الشمس والقمر في وقت من الأوقات عند أحدهما في برج واحد ودرجة واحدة، انكسفت الشمس، ولا يكون ذلك إلا في آخر الشهر، لأن القمر يصير محاذياً لموضع الشمس من البرج والدرجة، فيمنع نور الشمس عن أبصارنا فتراها منكسفة مثلاً تمنع

قطعة غيم عن أبصارنا نور الشمس إذا مرت محاذية لأبصارنا ولعين الشمس. وإذا كانت الشمس عند أحدهما وبلغ القمر إلى الآخر انكسف القمر، ولا يكون كسوف القمر إلا في نصف الشهر، لأن القمر في نصف الشهر يكون في البرج المقابل للبرج الذي فيه الشمس، وتكون الأرض في الوسط فتمتنع نور الشمس عن إشراقه على القمر، فيُرى القمر منكسفاً، لأنه ليس له نور من نفسه وإنما يكتسي النور من الشمس». (١: ١٢٠ - ١٢٢).

ولحركة الأفلال في العالم العلوي موسيقى عذبة ناجمة عن دورانها المتتسق المتاغم، يسمعها سكان ذلك العالم فتستلذ بها نفوسهم وتذكرهم بسرور عالم الأرواح التي فوق الفلك. نقرأ في رسالتهم عن الموسيقى:

«إذا استوت الأوتار على هذه النسب الفاضلة وحركت حركات متواترة متناسبة حدث عند ذلك منها نغمات متواترة متناسبة... فإذا وصلت المعاني المتضمنة في تلك النغمات والألحان إلى المسامع، استلذت بها الطياع، وفرحت فيها الأرواح، وسررت بها النفوس؛ لأن تلك الحركات والسكنونات التي تكون بينها، تصير عند ذلك مكياً للأزمان وأذرعاً لها، ومحاكيّة لحركات الأشخاص الفلكيّة... فإذا كيل بها الزمان كيلاً متساوياً متناسباً معتدلاً، كانت نغماتها مماثلة لنغمات حركات الأفلال والكواكب، ومناسبة لها... اعلم يا أخي، أيديك الله وإيانا بروح منه، أنه لو لم يكن لحركات أشخاص الأفلال أصوات ولا نغمات، لم يكن لأهلها فائدة من القوة السامعة الموجودة فيهم. فإن لم يكن لهم سمع فهم صمم بكم عمى. وهذه حال الجمادات الجامدات الناقصات الوجود. وقد قام الدليل وصح البرهان بطريق المنطق الفلسفي، أن أهل السماوات وسكان الأفلال هم ملائكة الله وخالص عباده، يسمعون ويحسرون ويعقلون ويعلمون ويقرؤون ويسبحون الليل والنهار... ويقال أن فيثاغورس الحكمي سمع بصفاء جوهر نفسه وذكاء قلبه نغمات حركات الأفلال والكواكب، فاستخرج بجودة فطرته أصول الموسيقى ونغمات الألحان، وهو أول من تكلم في هذا العلم، ثم بعده نيقوما حُس وبطليموس وإقليدس وغيرهم من الحكماء. وهذا كان غرض الحكماء من استعمالهم الألحان الموسيقية ونغم الأوتار في الهياكل وبيوت العبادة، وخاصة الألحان المحزنة المرقة

للقلوب القاسية، المذكورة للنفوس الساهمية والأرواح اللاهية الغافلة عن سرور عالمها الروحاني ومحملها النوراني... وإخراجها من عالم الكون والفساد، ولتخليصها من غرق بحر الهولى، ونجاتها من أسر الطبيعة» (٥: ٢٠٥ - ٢١٠).

على أن انقسام الموجودات إلى عالم علوى وعالم سفى، لا يعني استقلال كل عالم بنفسه عن الآخر، لأن العالم بأسره يشبه مدينة واحدة أو حيواناً واحداً ذا نفس واحدة تسري قواها في العالمين جميعاً من لدن الفلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض. في هذه المنظومة المتكاملة تلعب الكواكب السيارة دوراً فاعلاً في نقل النور والفيض والقوى من الأعلى إلى الأسفل:

«واعلم يا أخي أن أول قوة تسري من النفس الكلية نحو العالم، فهي في الأشخاص الفاضلة النيرة التي هي الكواكب الثابتة، ثم بعد ذلك في الكواكب السيارة، ثم بعد ذلك فيما دونها من الأركان الأربع، وفي الأشخاص الكائنة منها من المعادن والنبات والحيوان.

واعلم بأن مثال سريان قوى النفس الكلية في الأجسام الكلية والجزئية جميعاً كمثال سريان نور الشمس والكواكب في الهواء ومطارح شعاعاتها نحو مركز الأرض.

واعلم يا أخي بأن الكواكب السيارة ترتقي تارة بحركاتها إلى أعلى ذرى أفلاكها وأوجاتها، وتقرب من تلك الأشخاص الفاضلة التي تسمى الكواكب الثابتة، وتستمد منها النور والفيض والقوى؛ وتارة تتحطم إلى الحضيض، وتقرب من عالم الكون والفساد، وتتوصل تلك الفيضات والقوى إلى هذه الأشخاص السفلية، فتسري فيها كما تسري قوة النفس الحيوانية في الدماغ، ثم بتوسط الأعصاب تصل إلى سائر أطراف البدن، كما بينا في رسالة الحاس والمحسوس. فإذا وصلت تلك القوى والفيضات مع شعاعاتها إلى هذا العالم فإنها تسري أولاً في الأركان الأربع التي هي النار والهواء والماء والارض، ثم يكون ذلك سبباً لكون الكائنات التي هي المعادن والنبات والحيوان.» (٢: ١٤٦ - ١٤٧).

أما عن كيفية نشوء الجزيئات المولدات، التي هي المعادن والنبات والحيوان، عن الأركان الأربع، فللإخوان فيها نظرية تدل على تفكير علمي مادي سليم:

واعلم يا أخي بأن هذه الأركان الأربعه يستحيل بعضها إلى بعض، فيصير الماء تارة هواءً، وتارة أرضاً، وهكذا أيضاً حكم الهواء، فإنه يصير تارة ماء، وتارة ناراً. وكذلك النار، وذلك أن النار إذا آطفئت وخدمت صارت هواءً، والهواء إذا غلظ صار ماءً، والماء إذا جمد صار أرضاً، وعكس ذلك أن الأرض إذا تحالت ولطفت صارت ماءً، والماء إذا ذاب صار هواءً، والهواء إذا حمي صار ناراً، وليس للنار أن تلطف فتصير شيئاً آخر، ولا للأرض أن تغليظ فتصير شيئاً آخر. ولكن إذا اختلطت أجزاء هذه الأركان بعضها ببعض، كان منها التولدات الكائنات الفاسدات التي هي المعادن والنبات والحيوان. وأصل هذه كلها البخارات والعصارات إذا امتنج بعضها ببعض، فالبخار ما يصعد من طائف البحر والأنهار والأجسام في الهواء من إسخان الشمس والكواكب لها بمطراح شعاعاتها؛ والعصارات مما ينجلب في باطن الأرض من مياه الأمطار، وتخلط بالأجزاء الأرضية وتغليظ، فتضجعها الحرارة المستنبطه في عمق الأرض.

اعلم بأن أول ما يستحيل هي الأربعة الأركان إلى هذين الخلطيتين، أعني البخارات والعصارات، ويكون هذان الخليطان هيولى ومادة لسائر الكائنات الفاسدات التي تحت فلك القمر، وذلك أن الشمس والكواكب إذا سخن الماء... قللت المياه، ولطفت أجزاء الأرض، وصارت بخاراً ودخاناً. والبخار والدخان يصيران سحاباً، والسحب يصير أمطاراً، والأمطار إذا بللت التراب واحتللت الأجزاء الأرضية بالأجزاء المائية، تتكون منها العصارات، والعصارات تكون مادة وهيولى للકائنات التي هي المعادن والنبات والحيوان.» (١٧ : ٥٧ - ٥٨).

وبنسب الإخوان كل الحوادث التي تجري في العالم السفلي الذي دون فلك القمر إلى قوى طبيعية يجعلونها تحت اسم «الطبيعة»، وهي القوى التي يدعوها الدين بالملائكة. وهي تمارس نشاطها الخلاق بواسطة الأشخاص الفلكية:

«واعلم يا أخي، أيديك الله وإيانا بروح منه، أن الطبيعة إنما هي قوة من قوى النفس الكلية، منبأة منها في جميع الأجسام التي دون فلك القمر، سارية في جميع أجزائها كلها، تسمى باللفظ الشرعي الملائكة الموكلين بحفظ العالم وتدبير الخليقة، بإذن الله، وتسمى باللفظ الفلسفى قوى طبيعية، وهي فاعلة في هذه

الأجسام بإذن الباري، جل ثناؤه... والأشخاص الفلكية للطبيعة كالأدوات للصانع، وذلك أن الفلك يدور دورانه حول الأرض في كل أربع وعشرين ساعة دورة واحدة، وبحركات كواكبها ومطارح شعاعاته في سمك الهواء على سطح الأرض والبحار وإسخانها لها، يحلل المياه فيصيّرها بخاراً، ويلطف أجزاء التراب فيصيّرها دخاناً، وتختلطان، ويكون منها المزاجات كما يكون من أصباغ المصورين. ثم إن قوى النفس الكلية الفلكية السارية في جميع الأجسام المسماة الطبيعة، تنفس وتصور وتصوغ من تلك المزاجات والأخلاط أجناس الكائنات التي هي الحيوان والنبات والمعادن، بإذن الله، عز وجل. (٦٢: ١٨ - ٦٣: ٦٥).

على أن الطبيعة في تكوينها للموْلَدات الجزئيات في عالم الكون والفساد، لا تعمل مستقلة عن الباري عز وجل، فهي قوة من قوى النفس الكلية، والنفس الكلية فيض عن المبدع الأول:

«واعلم أن الله تعالى غير محتاج في أفعاله إلى الأدوات والآلات والأماكن والأزمان والهيولى والحركات، بل فعله الخاص به هو الإبداع والاختراع، إذ الاختراع هو الإخراج من العدم إلى الوجود...»

واعلم أن طائفة من المجادلة أنكرت أفعال الطبيعة لما جهلت ماهية الطبيعة نفسها، ولم تدر أنها ملَكٌ من ملائكة الله تعالى الموكلين بتدبير عالمه وإصلاح خلائقه، فنسبت كل أفعال الطبيعة إلى الباري، جل ثناؤه، حسنة كانت أم سيئة، خيراً كانت أو شراً. وفيهم من نسب ما كان حسناً إلى الباري وما كان قبيحاً إلى غيره...»

واعلم يا أخي أن الباري، جل ثناؤه، لا يباشر الأجسام بنفسه، ولا يتولى الأفعال بذاته، بل يأمر ملائكته الموكلين، وعباده المؤيدين، فيفعلون ما يؤمرون... واعلم يا أخي أن هذه الصنائع والأفعال التي تجري على أيدي عباده، إذا نسبت إلى الباري، جل جلاله، فإن نسبتها على مثل نسبة أفعال الملوك، إذا قيل: بنى فلان الملكُ مدينةً كذا، وحفر نهر كذا، وعمَّر بلدَ كذا... إذ كان ذلك بأمرهم وإرادتهم ومشيئتهم وعنايتهم، لا أنهم تولوا الأفعال بأنفسهم أو باشروا الأعمال ب أجسامهم». (١٢٧ - ١٢٩: ١٩).

فيما يلي من هذا الفصل سوف نركز على العالم السفلي، عالم الكون والفساد، الذي هبّط إليه النّفوس الجرئية من عالمها الروحاني، كيما تستكمل فضائلها وتسعى لِإعْتاق نفسها من هيولى المادة وظلمة الأجسام الكثيفة. فهذا العالم هو الذي ينشط فيه الإنسان الذي وضع الإخوان رسائلهم من أجل الكشف عن بصيرته وإفهامه شرطه.

### في كيفية نضد عالم الكون والفساد:

في وصفنا لـكيفية نضد العالم، قلنا إن العالم السفلي الذي ينتمي تحت فلك القمر يتّألف من كرتين هما آخر الأكّر الإحدى عشر التي يتكون منها العالم بأسره، وهما كُرة الهواء وكُرة الأرض، لأن الأرض والماء كُرة واحدة. ولكن الإخوان يعودون إلى إعطائنا تفصيلات أكثر بخصوص نضد عالم الكون والفساد ودوائره المتتابعة.

«أُول الدوائر التي دون فلك القمر دائرة الأثير وهي دائرة كُرية نارية حادثة من تحريك فلك القمر وما يتصل به من أفلال الكواكب ونبیان حرارات دوران الأفلال وأصطكاكاتها وتموجها وشعاعاتها، وتجمّع كلها تحت فلك القمر. وكيفية هذه الدائرة وردية متّموجة متّحركة مستديرة، ينحط منها إلى العالم قوى نارية، والنار التي في العالم منها، ويكون وصولها إلى العالم بوصول نور الشمس وهي الحرارة التي تحل بنور الشمس مما دون فلك القمر، تقوى في الصيف وتضعف في الشتاء... ومن فعل دائرة الأثير في العالم يكون التسخين والنضج وإصلاح الغذاء، وهي النار المستضاء بها من ظلمات الليل، وهي نار جزئية من النار الكلية.

ومن تحتها دائرة الزمهرير؛ وكيفيتها كُرية لونها أزرق وتحمر، وحدودتها من الهواء والبخارات المصاعدة من الأرض، فإذا وصلت إلى سطح كُرة الأثير تُعدّ عليها نفوذها فوقفت مرتبة تحتها. منها ينبع إلى العالم ما يحدث في الشتاء من البرد والأمطار والثلوج، وما شاكل ذلك، إذا بعدت الشمس وضعف فعل دائرة الأثير... وفعلها البرد والرطوبة، ووصولها يكون بوصول (نور) القمر، ويزيد بزيادته وينقص بنقصانه.

ومن تحتها دائرة النسيم<sup>(١)</sup> وكيفيتها مستديرة ممتزجة، ولونها اسماً جوني، وهو لون السماء، وتبيض باشراق الشمس والقمر والكواكب عليه، تضيء بالنهار وتظلم بالليل، وهي مهياً لقبول الأنوار وتضيء بحسب قواها فيها ووصولها إليها وإشراقها عليها. وفعل هذه الدائرة في العالم تغذية الأجسام وحفظها على استواء النظام، وترويع الحرارة الغريزية والنفس، وحفظ القوة والحركة، وطيبة العيش ولذة الحياة. وهي معتدلة تميل مع ما يقوى عليها ويتصل بها، تبرد في الشتاء بما يتصل بها من قوة الزمهرير، وتحمى في الصيف بما يتصل بها من قوة حر الأثير، وما يكون من فعل الشمس والقمر وبقية الكواكب. ذلك تقدير العزيز العليم.

ودون دائرة الهواء دائرة الماء، وهي مستديرة حائطة بالأرض، والهواء حائط بها، فما ينشفه الهواء ويصعد به ويخرج معه بالبخار الصاعدة مع لطائف الأمهات حتى يتصل بدائرة الزمهرير ويُسخن بحرارة الأثير، وتشرق الشمس عليه مع شعارات الكواكب، فيصير مطراً وغيثاً يُغاث به أهل الأرض ويصير حلواً طيباً سائغاً... ومنه ما يكون قبل صعوده ملحاً أجاجاً كالبحار المالحة...

وبعد دائرة الماء دائرة الأرض وهي التراب، وكيفيتها مستديرة، ولونها أسود، كثيفة جامدة، وعلى بسيطها مستقر الجحشانيين، وعلى ظهرها إشراق أنوار الروحانيين... وهي مهبط الوحي والملائكة المقربين، وفي باطنها سكون المعادن، وفي البقاع الطيبة يستقر الماء المعين الذي هو لذة للشاربين، سطحها مما يلى الأفلاك هو وجهها، وهو مقر العالم الجسماني، والخلق الإنساني...  
وإذ قد ذكرنا الدوائر التي هي دون فلك القمر إلى منتهى مركز الأرض، فلنذكر الدوائر التي على سطح الأرض، الكائنة فيها، الصاعدة عنها، المستقرة عليها.

اعلم أيها الأخ أنه أول ما بدأ في باطن الأرض، وتحرك بالكون، المعادن؛ وهي دائرة كانت ذات قوة كامنة، كثيفة وثقيلة، منها صلبة ورخوة، ذات ألوان وأصباغ وزيادة ونقصان... ولكل شكل منها فعل يختص به وقوته توجد فيه. ثم الدائرة التي فوقها التالية لها دائرة النبات، وهي مرتفعة عن الأرض بعد كونها

---

١- ورد في الأصل دائرة الهواء. وهذا إما خطأ من الناشر أو خطأ طباعي

مرتفعة نحو المحيط، قابلة لما ينزل عليها، وفعلها الغذاء للحيوان، وهي الواسطة بينه وبين الأرض بما يتناوله من ثمارها وحبوبها...  
والدائرة التي من فوقها دائرة الحيوان... وهي حائطة بدائرة النبات، قاهرة لما يكون فيها، تأكل منها وتتغذى بها، ولكل جنس منها عمل وهو عامل له، وفعل يختص به، وفيها للإنسان منافع. والدائرة المرتبة فوق هذه الدوائر، التي هي لها كالفلك المحيط بالأفلاك، دائرة عالم الإنسان، إذ كان المتحكم فيها كلها...  
وهذه النفوس الحيوانية المرتبة تحت الإنسان بالطاعة له والانقياد لأمره ونهاية، هم الملائكة الذين سجدوا لآدم، عليه السلام، وأقرروا بالطاعة، وهم صور وأشباح للملائكة الذين هم سكان السماوات وعالم الأفلاك (٤٩: ٤٢٥-٤٢٩).

### في صفة الأرض:

يقول الإخوان في مطلع رسالة الجغرافيا: «من أجل أن مذهب أخواننا، أيدهم الله وإيانا بروح منه، هو النظر في جميع الموجودات والبحث عن مبادئها وعن علة وجوداتها، وعن مراتب نظامها، والكشف عن كيفية ارتباط معلولاتها بعللها بإذن باريها، جل شأوه، احتجنا إلى أن نذكر حال الأرض وكيفية صورتها، وسبب وقوفها في مركز العالم. وذلك أن المعرفة بحالها وبكيفية وقوفها في الهواء، من العلوم الشريفة، لأن عليها وقوف أجسامنا، ومنها بدأ كون أجسادنا ونشؤها ومادة بقائنا، وإليها عودها عند مفارقة نفوسها. وأيضاً، فإن النظر في هذا العالم يكون سبباً لترقي همم نفوسنا إلى عالم الأفلاك مسكن العليين. وكثرة أفكارنا في عالم الأفلاك تكون سبباً لانتباه نفوسنا من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، ويدعوها ذلك إلى الانبعاث من عالم الكون والفساد إلى عالم البقاء والدوم». (٤: ١٥٨-١٥٩).

وفي الحقيقة فإن ما قدمه لنا الإخوان في وصف الأرض، يدل على معارف جغرافية واسعة تتفق في خطوطها العامة مع معارفنا الراهنة. فقد قاسوا محيط الأرض، وحددوا مراكزها وطول قطرها، وأعطونا فكرة شاملة عن مناخاتها وأنواعها، وعدد بحارها، وأهم سلاسل جبالها، وعدد أنهارها الرئيسية وأطوالها. وحددوا قطب الشمال وقطب الجنوب، ورسموا خط الاستواء وخطوط العرض والطول، والخط الطولي الرئيس الذي ندعوه اليوم بخط غرينتش. وإليكم بعض ما قدموه من معلومات:

«و قبل وصفها (الأقاليم)، نحتاج أن نذكر صفة الأرض وجهاتها الست، وكيفية وقوفها في الهواء. أما الجهات فهي الشرق والغرب والجنوب والشمال والفوق والأسفل. فالشرق من حيث تطلع الشمس، والغرب من حيث تقرب الشمس، والجنوب من حيث مدار سهيل (= السرطان)، والشمال من حيث مدار الجدي والفرقددين، والفوق مما يلي السماء، والأسفل مما يلي مركز الأرض.

والأرض جسم مدور مثل الكرة وهي واقفة في الهواء... والهواء محاط بها من جميع جهاتها شرقها وغريها وجنوبها وشمالها... وبعد الأرض من السماء من جميع جهاتها متساوٍ. وأعظم دائرة في بسيط الأرض ٢٥٤٥٥ ميلاً ٦٨٥٥ فرسخاً، وقطر هذه الدائرة هو قطر الأرض ٦٥٥١ ميلاً ٢١٦٧ فرسخاً بالتقريب. ومركزها هي نقطة متوجهة في عمقها على نصف القطر، وبعدها من ظاهر سطح الأرض ومن سطح البحر من جميع الجهات متساوٍ... وليس شيء من ظاهر سطح الأرض من جميع جهاتها هو أسفل الأرض كما يتواهم كثير من الناس... وذلك أنهم يتواهمنون بأن سطح الأرض من الجانب المقابل لوضعنا هو أسفل الأرض، وليس الأمر كما تواهموا... وذلك أن أسفل الأرض بالحقيقة هو نقطة وهمية في عمق الأرض... فاما سطحها الظاهر المماس للهواء، وسطح البحار من جميع الجهات، فهو فوق...  
واعلم يا أخي أن الإنسان أي موضع وقف على سطح الأرض... فقدمه أبداً يكون فوق الأرض، ورأسه إلى فوق، مما يلي السماء، ورجلاه أسفل، مما يلي مركز الأرض. وهو يرى من السماء نصفها، والنصف الآخر يستره عنه حدية الأرض، فإذا انتقل الإنسان من ذلك الموضع إلى الموضع الآخر، ظهر له من السماء مقدار ما خفي عنه من الجهة الأخرى. (٤: ١٦٠-١٦١).

وفي تعليتهم لسبب وقوف الأرض في وسط الهواء، يكشف الإخوان عن معرفتهم العامة بقانون الجاذبية:

«وأما سبب وقوف الأرض في وسط الهواء ففيه أربعة أقاويل؛ منها ما قيل إن سبب وقوفها هو جذب القلب لها من جميع جهاتها بالسوية، فوجب لها الوقوف في الوسط لما تساوت قوة الجذب من جميع الجهات؛ ومنها ما قيل إنه الدفع بمثل ذلك، فوجب لها الوقوف في الوسط لما تساوت قوة الدفع من جميع الجهات؛ ومنها ما قيل

إن سبب وقوفها في الوسط هو جذب المركز لجميع أجزائها من جميع الجهات إلى الوسط، لأنه لما كان مركز الأرض مركز الفلك أيضاً، وهو مغناطيس الاتصال بينما مركز الأرض، وأجزاء الأرض لما كانت كلها ثقيلة انجذبت إلى المركز، وسبق جزء واحد وحصل في المركز، ووقف باقي الأجزاء حولها، يعني حول النقط، يطلب كل جزء منها المركز، فصارت الأرض بجميع أجزائها كررة واحدة بذلك السبب... والوجه الرابع ما قيل في سبب وقوف الأرض في وسط الهواء هو خصوصية الموضع اللائق بها، وذلك أن الباري، عز وجل، جعل لكل جسم من الأجسام الكليات، يعني النار والهواء والماء والأرض، موضعاً مخصوصاً هو أولى الموضع به، وهكذا القمر وعطارد والزهرة والشمس والمريخ والمشتري وزحل، جعل لكل واحد منها موضعاً مخصوصاً في فلكه هو ثابت فيه والفلك يديره معه». (٤ ، ١ ، ١٦٢).

«الأرض نصفها مغطى بالبحر الأعظم المحيط، والنصف الآخر مكشوف؛ مثلاً مثل بيضة غائصة نصفها في الماء والتنصف الآخر ناتئ من الماء. وهذا النصف المكشوف نصف منه خراب مما يلي الجنوب من خط الاستواء والنصف الآخر الذي هو الربع المسكون مما يلي الشمال من خط الاستواء. وخط الاستواء هو خط متوهם ابتدأه من المشرق إلى المغرب تحت مدار رأس برج الحمل، والليل والنهار أبدأ على ذلك الخط متساوين، والقطبيان هناك ملازمان للأفق، أحدهما مما يلي مدار سهيل (= السرطان) والآخر في الشمال مما يلي الجدي... وفي هذا الربع الشمالي المسكون من الأرض سبعة أبحار كبار، وفي كل بحر منها عدة جزائر، تكسير كل جزيرة منها عشرون فرسخاً إلى مائة فرسخ إلى ألف فرسخ. فمنها بحر الروم وفيه نحو خمسين جزيرة، ومنها بحر الصقالبة وفيه نحو من ثلاثين جزيرة، ومنها بحر جرجان وفيه خمس جزائر، ومنها بحر القلزم وفيه نحو من خمس عشرة جزيرة، ومنها بحر فارس وفيه سبع جزائر، ومنها بحر السندي والهند وفيه نحو من ألف جزيرة، ومنها بحر الصين وفيه نحو من مائتي جزيرة... وأما بحر الغرب وبحر ياجوج ومأجوج وبحر الزنجر، وبحر الزانج، والبحر الأخضر، والبحر المحيط فخارج عن هذا الربع المسكون، وكل واحد من هذه الأبحار شعبة وخليج من البحر المحيط، وكلها مالح.

وفي هذا الربع أيضاً مقدار مئتي جبل طوال، منها ما طوله من عشرين فرسخاً إلى مائة فرسخ إلى ألف فرسخ... ومنها ما يمتد طوله من المشرق إلى المغرب، أو من الجنوب إلى الشمال، ومنها ما يتتكب ما بين المشرق والجنوب، ومنها ما يتتكب ما بين المشرق والشمال... وفي هذا الربع أيضاً مقدار مئتين وأربعين نهراً، طول كل نهر منها من عشرين فرسخاً إلى مائة فرسخ إلى ألف فرسخ. فمنها ما جريانه من المشرق إلى المغرب، ومنها ما جريانه من الغرب إلى الشرق، ومنها من الشمال إلى الجنوب، ومنها من الجنوب إلى الشمال، ومنها ما يتتكب من هذه الجهات. وكل هذه الأنهر تبتدىء من الجبال وتنتهي إلى البحار في جريانها وإلى البطائح والبحيرات، وتسقى في ممرها المدن والقرى والسوادات، وما يفضل من مائها ينصب إلى البحار، ويختلط بماء البحر، ثم يصير بخاراً ويصعد في الهواء، وتتراكم منه الغيوم وتتسوقة الرياح إلى رؤوس الجبال والبراري، ويمطر هناك ويسقى البلاد، فتجري الأودية والأنهر ويرجع إلى البحار من الرأس، وذلك دأبهما.

«وفي هذا الربع سبعة أقاليم تحتوي على سبعة عشر ألف مدينة كبيرة، يملكونها نحوً من ألف ملك... كل إقليم منها كأنه بساط مفروش قد مد طوله من المشرق إلى المغرب وعرضه من الجنوب إلى الشمال... واعلم أن هذه الأقاليم السبعة ليست أقاليم طبيعية، وإنما خطوط وهمية وضعتها الملوك الأولون الذين طافوا الربع المskون من الأرض ليعلموا بها حدود البلدان والمسالك والممالك. وأما ثلاثة أرباعها الباقيه فمنعهم من سلوکها الجبال الشامخة والمسالك الوعرة<sup>(١)</sup>، والبحار الراخمة، والأهوية المتغيرة المفرطة التغير من الحر والبرد والظلمة. مثل ذلك ما في ناحية الشمال مما يلي مدار الجدي، فإن هناك برداً مفرطاً جداً، لأنه ستة أشهر ي تكون الشتاء هناك ليلاً كله، فيظلم الهواء ظلماً شديدة، وتجمد المياه بشدة البرودة، ويختلف النبات والحيوان. وفي مقابل هذا الموضع في ناحية الجنوب حيث مدار سهيل (= السرطان) يكون نهاراً كله، ستة أشهر صيفاً...»

---

١- هذه الأقاليم التي تحدها خطوط ترجي من المشرق إلى المغرب، هي المحاولة الأولى لرسم خطوط العرض الموازية لخط الاستواء شمالاً حيث القسم المسكون من الأرض

فأعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن حدود الأقاليم معتبرة بساعات النهار وتفاوت الزيادة فيها. وبيان ذلك أنه إذا كانت الشمس في أول برج الحمل كان طول الليل والنهار وساعاتها تتساوى في هذه الأقاليم كلها. فإذا سارت الشمس في درجات برج الحمل والثور والجوزاء، اختلفت ساعات نهار كل إقليم، حتى إذا بلغت آخر الجوزاء الذي هو أول السرطان، صار طول النهار في وسط الإقليم الأول ثلاث عشرة ساعة، وفي وسط الإقليم الثاني ثلاث عشرة ساعة ونصفاً، وفي وسط الإقليم الثالث أربع عشرة ساعة... وفي الموضع التي عرضها ست وستون درجة وما زاد إلى تسعين درجة، يصير نهاراً كلها.

واعلم أن معنى كل طول بلدة ومدينة هو بعدها من أقصى المغرب (= خط غرينتش)، ومعنى عرضها هو بعدها من خط الاستواء، وخط الاستواء هو الموضع الذي يكون الليل والنهار هناك أبداً متساوين. فكل مدينة على ذلك الخط فلا عرض لها، وكل مدينة في أقصى المغرب فلا طول لها أيضاً...

واعلم أن الأرض بجميع ما عليها من الجبال والبحار بالنسبة إلى سعة الأفلاك ما هي إلا كائنقطة في الدائرة، وذلك لأن في الفلك ألفاً وتسعه وعشرين كوكباً، أصغر كوكب منها مثل الأرض ثمانين عشرة مرة، وأكبرها مائة وسبعين مرات، فلشدة البعد وسعة الأفلاك تراها كأنها الدر المنثور على بساط أخضر. فإذا فكر الإنسان في هذه العظمة، تبين له حكمـة الصانع وجـلالـة عـظمـتهـ، فيـنـتـبهـ منـ نـومـ الغـفـلةـ وـرـقـدـةـ الـجـهـالـةـ، وـيـعـلـمـ أـنـهـ مـاـ خـلـقـ هـذـهـ الأـشـيـاءـ إـلـاـ لـأـمـرـ عـظـيمـ، وـذـلـكـ قـوـلـهـ تعالى: (ما خلقنا السـمـاءـاتـ وـالـأـرـضـ وـمـاـ يـتـهـمـاـ إـلـاـ بـالـحـقـ...)<sup>(1)</sup>

واعلم يا أخي بأن من دخل الدنيا وعاش فيها زماناً طويلاً مشغولاً بالأكل والشرب والنكاح، دائمًا في طلب الشهوات... متنمياً الخلود فيها، تاركاً لطلب العلم، مهملاً لرياضة النفس، متواطئاً في الاستعداد للرحلة إلى الدار الآخرة، حتى إذا فني العمر... ثم خرج من هذه الدار جاهلاً لم يعرف صورتها، ولم يفكر في الآيات التي في آفاقها... فمثلهم مثل قوم دخلوا إلى مدينة ملك عظيم حكيم عادل، قد بناها بحكمته، وأعد فيها من طرائف صنعته ما يقصر الوصف عنها إلا

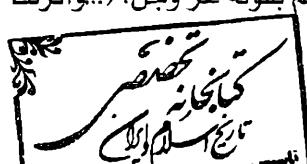
بالمشاهدة لها... ثم دعا عباداً له إلى حضرته ليمنعهم بالكرامة، وأمرهم بالورود إلى تلك المدينة في طريقهم، لينظروا إليها وبيصروا ما فيها، ويفتكروا في عجائب مصنوعاته، ويعتبروا غرائب مصوراته، ليروض بها نفوسهم، فيصيرون برأيها ومعرفتها حكماء أخياراً فضلاء، فيصلون إلى حضرته، ويستحقون كرامته. فوردها قوم ليلاً فباتوا طول ليلتهم مشغولين بالأكل والشرب واللعبة واللهو، ثم خرجوا منها سحراً لا يدرؤن من أي باب دخلوا، ولا من أيها خرجوا، ولا رأوا مما فيها شيئاً من آثار حكمته وغرائب صنعته، ولا انتفعوا بشيء منها أكثر من تمعتهم تلك الليلة بالأكل والشرب حسب. فهكذا حُكم أبناء الدنيا الواردين إليها جاهلين، الماكثين فيها متغيرين مكرهين، المنكرين أمر الدار الآخرة، الراحلين عنها كما قال الله، جل شأنه: (وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلًا) <sup>(١)</sup> (٤: ١، ١٦٢-١٦٩).

حول هذه الكرة الأرضية التي وصفناها بمقاطع من مقاولة من رسائل إخوان الصفاء، تشطط في كرة الهواء ظواهر جوية ذات آثر كبير في الحياة الأرضية، مثل حركة الرياح والضباب والغيوم والرعد والبرق والصاعق والشهب والمذنبات. وقد وصف الأخوان هذه الظواهر وعلوها تعليلات علمية تتحقق في معظمها مع ما قدمته لنا العلوم الحديثة. وفي الأحوال التي قصروا فيها عن بلوغ الأرب وإصابة الحقيقة، فإن تقصيرهم لا يعزى إلى خلل في المنهج، وإنما إلى محدودية مساحة المعرفة العلمية في ذلك الزمان.

### في الطواهير الطبيعية:

«اعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه لما فرغنا من ذكر الأركان الأربع، أردنا أن نذكر في هذه الرسالة الملقبة بالآثار الفعلية حوادث الجو وتغيرات الهواء وكيفية حدوثها بتأثيرات الأشخاص الفلكية فيها. ولكن من أجل أن كثيراً من الناس العقلاة يظنون أن المطر ينزل من السماء من بحر هناك، وأن البرد يقع من جبال، ثم يستشهدون على صحة ظنونهم بقوله عز وجل: (...وَأَنْزَلْنَا

١- سورة الإسراء: الآية ٧٢.



مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ طَهُورًا<sup>(١)</sup> وقوله تعالى: (وَيَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ...)<sup>(٢)</sup> ولا يعرفون معاني قوله سبحانه، ولا تفسير آيات كتابه، جا شاؤه، احتجنا أن نذكر فيها طرقاً لتزول الشكوك والشبهة.

واعلم يا أخي بأن معنى السماء في لغة العرب هو كل ما علا الرؤوس، وأن المطر إنما ينزل من السحاب، والسحاب يسمى سماء لارتفاعها في الجو، ويسمى أيضاً السحاب جبالاً لترافقه بعضه فوق بعض كتاراكم أركان الجبال وركود أطواوهها بعضها فوق بعض، كما يرى ذلك في أيام الربيع والخريف كأنها جبال من قطن مندوف متراكماً بعضه فوق بعض» (١٨: ٢، ٦٣-٦٢).

«إنا قد بَيَّنَا في رسالة السماء والعالم أن كرة الهواء محطة بكلة الأرض من جميع جهاتها، وأن سمكها من ظاهر سطح الأرض إلى أدنى فلك القمر مثل قطر الأرض ست عشرة مرة ونصفها، وذلك أن قطر الأرض ألفان ومائة وسبعة ستون فرسخاً، فيكون سمك الهواء ٣٥٧٥٨ فرسخاً» (١٨: ٦٥، ٢). وفيما يتعلق بكلة النسيم، وهي الأدنى إلى الأرض وفيها ينشط معظم الظواهر الجوية: «إن أكثر ما يكون سمك كرة النسيم ستة عشر ألف ذراع ارتفاعاً في الهواء، وأقله ما يطابق سطح الأرض. ومن الدليل على أن أكثر ما يكون سمك كرة النسيم هذا المقدار هو أن أعلى جبل يوجد على الأرض لا يجاوز ارتفاع رأسه في الهواء هذا المقدار...»

اعلم يا أخي أن أول ما يقبل الهواء من التغيرات والاستحالات هو النور والظلمة والحر والبرد، ثم ما يحدث فيه من اختلاف الرياح من كثرة البخارات المتصاعدة، والدخانات الساطعة المطبقة، وتبعها الزوابع والهالات والضباب والغيوم والرعد والبروق والصواعق والهزات، ثم الأمطار والطل والندى والصقيع والتلوج والبرد وقوس قزح والشهب وكواكب الأذناب، وما يتبع هذه من هيجان البحار والمد والجزر في البحار» (١٨: ٦٨، ٢).

«واعلم يا أخي أن الهواء بحر واقف، لطيف الأجزاء، خفيف الحركة، سريع المسيلان، سهل القبول للتغيرات والحوادث. وقد بَيَّنا في رسالة الحاس والمحسوس

١- سورة الفرقان: الآية ٤٨.

٢- سورة النور: الآية ٤٣.

كيفية قبوله للنور والظلمة والأصوات والروائح، وكيفية قبوله البرد والحر في رسالة الكون والفساد. ونريد أن نصف في هذا الفصل كيفية حدوث الرياح، وكمية أنواعها وجهاتها، واختلاف تصاريفها، وما العلة المحركة لها في وقت دون وقت، وفي بلد دون بلد؛ ونبين أيضاً كيفية سياقة الغيم من البحار إلى البراري والقفار ورؤوس الجبال، وكيف تهز السحاب حتى يهطل قطر..

واعلم أن الريح ليست شيئاً سوى تموج الهواء بحركته إلى الجهات الست، كما أن أمواج البحر ليست شيئاً سوى حركة الماء وتدافع أجزائه إلى الجهات الأربع. وذلك أن الماء والهواء بحران واقفان، غير أن أجزاء الماء غليظة ثقيلة الحركة، وأجزاء الهواء لطيفة خفيفة الحركة.

واعلم يا أخي أن أحد أسباب حركة الهواء، هو أن صعود البحار من البحار والبراري والقفار، أثار من البحار بخاراً رطباً، ومن البراري والقفار دخاناً يابساً، فيدفع الهواء بعضه بعضاً إلى الجهات، فيتسع المكان للبخاريين الصاعد़ين. فإن كان الدخان اليابس أكثر، كانت منه الريح، لأن تلك الأجزاء إذا صعدت إلى أعلى كرَّة النسيم وبردت ومنعها برد الزمهرير عن الصعود إلى فوق، عطفت عند ذلك راجعة إلى أسفل، ودافعت الهواء إلى الجهات الأربع، فكانت منها الريح المختلفة.

واعلم أن الريح كثيرة التصاريف في الجهات الست، ولكن جملتها أربعة عشرة نوعاً، المعروف منها عند جمهور الناس أربع... وذلك أن الهواء إذا تموج من المشرق إلى المغرب، يسمى بذلك التموج ريح الصبا، وإذا تموج من الجنوب إلى الشمال يسمى التيمن، وإذا تموج من المغرب إلى المشرق يسمى الدبور، وإذا تموج من الشمال إلى الجنوب يسمى الجريباء...

وأما التي تهب من أسفل إلى فوق، فمنها تكون الزوابع، وهم ريحان تلتقيان وتتصعدان، كما يلتقي الماء في الكرادات وعند نزوله في البلايْع والثقب. وأما التي تهب من فوق إلى أسفل، فمنها الريح الصرصر التي أهلكت عاداً...

وإذا ذكرنا ماهية الريح وكمية أنواعها وجهاتها هبوبها، فإننا نريد أن نذكر علة تصاريفها في الجهات، وما الغرض منها، وذلك أن أحد الأغراض من تصاريفها هو أن تسوق الغيم من سواحل البحار إلى البلدان البعيدة والبراري المقصودة بها.

وأيضاً فإن أحد الأغراض من الجبال الشامخة الطوال المستطوحة على بسيط الأرض شرقاً وغرباً وجنوباً وشمالاً هو أن تمنع الرياح من سوق السحاب إلى غير البلدان والبراري المقصودة بها... ولهذه الجبال الشامخة غرض آخر، وذلك أن في أجواها مغارات وأهوية واسعة، فإذا هطلت في رؤوسها الأمطار والتلوج ذابت، غاضت المياه في تلك المغارات والأهوية، وصارت فيها كالمخزونة. وفي أسفل تلك الجبال منفذ ضيقة تخرج منها المياه المخزونة في تلك المغارات والأهوية، وهي العيون، وتجري منها جداول، وتسير منها أودية وأنهار تجري فتسقى الزروع والأشجار، وما يفضل منها ينصب إلى البحار والآجام والغدران، وتلططفها الشمس وتصعدها بخاراً من الرأس، وتكون منها الغيوم والسحاب، وتسوقها الرياح إلى الموضع المقصودة بها، كما كان عام أول. وذلك دأبها أبداً، ذلك تقدير العزيز العليم..

واعلم يا أخي أنه إذا ارتفعت البخارات في الهواء، وتدافع الهواء إلى الجهات، ويكون تدافعاً إلى جهة أكثر من جهة، ويكون من قدام له جبال شامخة مانعة، ومن فوق له برد الزمهرير مانع، ومن أسفل مادة البخارين متصلة، فما يزال البخاران يكثران ويغلظان في الهواء، وتتدخل أجزاء البخارين بعضها في بعض، حتى يسخن ويكون منها سحاب مؤلف متراكם. وكلما ارتفع السحاب بردت أجزاء البخارين، وانضمت أجزاء البخار الرطب بعضها إلى بعض، وصار ما كان دخاناً يابساً ريشاً، وما كان بخاراً رطباً ماءً وأنداءً. ثم تلتئم تلك الأجزاء المائية بعضها إلى بعض، وتصير قطرأً بَرَداً؛ وتتقل فتهوي راجعة من العلو إلى السفل، فتسقى حينئذ مطرًا... وإن ارتفعت تلك البخارات في الهواء قليلاً، وعرض لها البرد، صارت سحاباً رقيناً، وإن كان البرد مفرطاً جمداً القطر الصغار في حلل الغيم، فكان من ذلك الجليد أو الثلث... فإن عرض لها بَرْداً مفرطاً في طريقها جمدت وصارت بَرَداً قبل أن تبلغ إلى الأرض...

... وأما البروق والرعود فإنهما يحدثان في وقت واحد، ولكن البرق يسبق إلى الأ بصار قبل الصوت إلى المسامع، لأن أحدهما روحاني الصورة وهو الضوء، والآخر جسماني وهو الصوت.. وأما علة حدوثهما فهي البخاران الصاعدان إذا اخطلتا في الهواء، والتلف البخار الرطب، على البخار اليابس الذي هو الدخان، واحتوى برد

الزمهرير على البخار الرطب، وضغطهما، فانحصر البخار اليابس في جوف البخار الرطب، والتهب في جوف البخار الرطب، وطلب الخروج دفعة، وانخرق البخار الرطب، وتفرقع من حرارة الدخان اليابس، كما تتفرقع الأشياء الرطبة إذا احتوت عليها النار دفعة واحدة، وحدث من ذلك قرع في الهواء، واندفع إلى جميع الجهات... واندح من خروج ذلك البخار اليابس الدخاني ضوء يسمى البرق، كما يحدث من دخان السراج المنطفئ إذا أدنى من سراج مشتعل ثم ينطفئ. وربما يذوب ذلك البخار ويصير ريحأ، ويدور في جوف السحاب، ويطلب الخروج، فيُسمع له دوي وتقرقر، كما تُسمع من الجوف المنتفخ ريحأ. وربما ينشق السحاب دفعة واحدة بشدة، فيكون من ذلك صوت هائل يسمى صوت الصاعقة... فإنها تقتل كثيراً من الحيوانات القريبة منها ومن الناس أيضاً... وكذلك حكم البروق أيضاً، وذلك أن من شأن النار أن تتحرك إلى فوق، فإذا منعها السحاب المتراكم رجعت منحطة إلى الأرض، فأحرقت ما أتت عليه من الحيوان والنبات.

وأما الظاهرة التي تكون حول الشمس والقمر، فإنها تدل على المطر ورطوبة الهواء. وذلك أنها تحدث في أعلى سطح كرة النسيم وقت ما يرتفع البخار إلى هناك، ويأخذ يتآلف منه الغيم. وعلتها أن النَّيْرين إذا أشرفَا على ذلك السطح انعكاس شعاعهما، من هناك إلى فوق، وحدث من ذلك الانعكاس دائرة كما يحدث من إشراقهما على سطح الماء. ويشف رسم تلك الدائرة من تحت ذلك الغيم الرقيق... وأما قوس قزح فإنه يحدث في سمك كرة النسيم عند ترطيب الهواء مشبعاً، ولا يكون وضعه إلا متنصباً قائماً، وحديته إلى فوق مما يلي سطح كرة الزمهرير، وطرفاه إلى أسفل مما يلي وجه الأرض. ولا يكاد يحدث إلا في طري في النهار في الجهة المقابلة لوضع الشمس مشرقاً أو مغرباً. وأما علة حدوث هذا القوس فهي أيضاً إشراق الشمس على أجزاء ذلك البخار الرطب الواقف في الهواء، وانعكاس شعاعها منه إلى ناحية الشمس. وأما أصباغه التي ترى فهي أربعة... هذه القوس إذا حدث وكانت أصباغها مشبعة، تدل على ترطيب الهواء وكثرة العشب والكلأ وزكاء ثمر الشجر وحب الزرع، فيكون ظهورها ورؤيتها كالبشارة قدمتها الطبيعة للحيوان والناس... وأما ترتيب ألوانها فإن الحمرة أبداً تكون فوق الصفرة

والصفرة دونها، والزرقة دون الخضراء فإن وجدت قوساً آخرى دونها، ترتبت هذه الألوان في القوس السفلي عكس ذلك.

... وأما الحوادث التي في سمك كرة الزمهرير فهي الشهب... وأما هيولاتها ومادتها فهو الدخان اليابس اللطيف، الصاعد من الجبال والبراري؛ فإذا بلغت تلك المادة في صعودها إلى الفصل المشترك بين كرة الزمهرير وبين كرة الأثير، استدارت هناك وتشكلت واشتعلت فيها نار الأثير، كما تشتعل نار السراج في دخان السراج المنطفئ، وكما تشتعل نار البرق في الدخان اليابس الدهني الذي في السحاب، وكما تشتعل النار في النفط الأبيض ثم تفنيه بسرعة فينطفئ. ومما يدل على أن مادتها دخان يابس كثرة ما يرى منها في سني الجدب.

وأما كيفية تشكيل هذه الدخانات، إذا صعدت إلى هناك واشتعلت فيها النار، فإنها إذا اعتربت بالتفكير، وُجدت تارة كأنها أعمدة مخروطة قائمة قاعدتها مما يلي كرة النار، ومخروطتها مما يلي وجه الأرض. ودليل ذلك أنه إذا اشتعلت النار فيها تُرى عظيمة الاشتعال، ثم لا تزال تصغر وتختصر وتقل حتى تتطفى...

وقد يظن كثيرون من الناس أن انقضاض هذه الشهب هي كواكب تسقط ويرمى بها من السماء في الهواء إلى الأرض، ويستدلون على صحة ظنونهم الكاذبة بقوله تعالى: (وَلَقَدْ رَأَيْنَا السَّمَاءَ الدُّبُيَّا بِمَصَابِيحٍ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِّلشَّيَاطِينِ...)<sup>(١)</sup> وليس في هذه الآية دلالة على أن الكواكب هي ترمي بأنفسها، لأنك إذا قلت: اخذت هذه القوس لأرمي بها العدو والكفار، فليس في قولك دلالة على أنك ترمي بنفس القوس، بل ترمي عنها بالنشاب، فهكذا قوله تعالى: (...وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِّلشَّيَاطِينِ...)<sup>(٢)</sup>; أي يرمون بالشهب، لأن هذه الشهب لا تحدث في الهواء إلا بإشراق هذه الكواكب وشعاعاتها في الهواء، كما يبينا من قبل. وقد فسرنا معنى هذه الآية وأخواتها في رسائل لنا...

ومما يدل على أن هذه الشهب تحدث قريبة من الأرض، بعيدة عن فلك القمر، سرعة حركتها، فإنها في لحظة تمر من المشرق إلى المغرب، أو من المغرب إلى المشرق. فلو كانت قريبة من فلك القمر لما رأيت حركتها بهذه السرعة...

١- سورة الملك: الآية ٥.

٢- السورة والأية نفسها.

وأما الكواكب ذات الأذناب التي تظهر في بعض الأحيان قبل طلوع الشمس أو بعد غروبها، فإنها لا تحدث إلا في كرة الأثير قريباً من فلك القمر. والدليل على ذلك دورانها مع فلك القمر، تارة بالتقدم على توالي البروج كمسير الكواكب السيارة، وتارة بالتأخر كرجوعها. وأما مادتها التي تتكون منها فهي دخان وبخار لطيفان يصعدان إلى هناك، فينعقدان بقوة زحل وعطارد، وتكون شفافة كشفيف البلاور... فلا تزال تدور مع الفلك وتطلع وتغيب إلى أن تصمحل وتتلاشى (١٧: ٢، ٦٨-٨٥).

بهذا المنهج المادي في تفسير الظواهر الطبيعية، يتبع الإخوان تفسير استحالات المولدات الجزيئات وهي المعادن والنبات والحيوان، والتي تتكون وتحدث وتتغير وتفسد بطول الزمان والدهور، وتناوب الليل والنهار، وتعاقب الفصول على الأركان الأربع واختلاف أحوالها بموجب أحكام النجوم، وبحسب أشكال الفلك ومسيرات الكواكب ومطارح شعاعاتها.

### في تكون المعادن:

في مطلع رسالة المعادن يأخذنا الإخوان في جولة علمية شيقة أخرى تكشف لنا مزيداً من أسرار الظواهر الطبيعية. فقد كان لديهم حسناً صائباً بخصوص ما ندعوه اليوم بالصور الجيولوجية التي تعاقبت على الأرض، وبخصوص التغيرات المناخية الكبرى التي تطرأ على هذا الكوكب، وتؤدي إلى إعادة تشكيل الهيئات الطبيعية على سطحه:

«إن الأرض بجملتها نصفان، نصف شمالي ونصف جنوبى. وظاهر كل قسم منها ينقسم إلى نصفين، فت تكون جملته أربعة أرباع، كل ربع منها موصوف بأربعة أنواع، فمنها مواضع براري وقفار وفلوات وخراب، ومنها مواضع البحار والأنهار والأجسام والغدران، ومنها مواضع الجبال والتلال والارتفاع والانخفاض، ومنها مواضع المراعي والقرى والمدن وال عمران.

واعلم يا أخي أن هذه المواقع تتغير وتبدل على طول الدهور والأزمان، وتصير مواضع الجبال براري وفلوات، وتصير مواضع البراري بحاراً وغدراناً وأنهاراً،

وتصير مواضع البحار جبالاً وتلالاً وسباخاً وآجاماً ورملاً، وتصير مواضع العمran  
خراباً، ومواضع الخراب عمراناً...

واعلم بأن في كل ثلاثة آلاف سنة تنتقل الكواكب الثابتة، وأوجات الكواكب السيارة وجوزهاتها، في البروج ودرجاتها. وفي كل تسعة آلاف سنة تنتقل إلى ربع من أرباع الفلك. وفي كل ستة وثلاثين ألف سنة تدور في البروج الاثني عشر دورة واحدة. فبهذا السبب تختلف مسامات الكواكب ومطارات شعاعاتها على بقاع الأرض وأهوية البلاد، ويختلف تعاقب الليل والنهار والشتاء والصيف عليها، إما باعتدال واستواء، أو بزيادة ونقص وإفراط من الحرارات والبرودات، واعتدال منها. وتكون هذه أسباباً عللاً لاختلاف أحوال الأربع من الأرض، وتغيرات أهوية البلاد والبقاع وتبدلها بالصفات من حال إلى حال (١٩: ٩١-٩٢).  
بعد ذلك ينتقل الإخوان إلى تفسير عدد من الظواهر الطبيعية، مثل علة هيجان البحار وارتفاع مياهها وشدة تلاطمها، وعلة المد والجزر في البحار، وعلة اختلاف طعم مياه العيون والينابيع، وعلة ملوحة طעם مياه البحر، والزلزال والبراكين، وفيض الأنهر، ومد نهر مصر، وغير ذلك مما لا يتبع لنا المجال الدخول في تفصيلاتها. نأتي الآن إلى مسألة المعادن، والتي يأتي ترتيبها الأول في التكون، ثم يليها النبات، ثم الحيوان.

«واعلم أن الجوادر المعدنية كثيرة الأنواع... وقد ذكر بعض الحكماء... أنه عرف وعد منها نحو تسعمائة نوع، كلها مختلفة الطباع والشكل واللون والطعم والرائحة والثقل والخفة، والمضررة والنفع. ونريد أن نذكر منها طرفاً ليكون دلالة على الباقيa وقياساً عليها، فنقول: إن من الجوادر المعدنية ما هو حجري صلب، لكن يذوب بالنار، ويحمد إذا برد، مثل الذهب والفضة والنحاس والحديد والأسراب (الرصاص الأسود الرديء) والرصاص والزجاج وما شاكلها. ومنها ما هي صلبة حجرية لا تذوب إلا بالنار الشديدة، ولا تكسر إلا بالناس، كالياقوت والعقيق. ومنها ترابي رخو لا يذوب ولكن ينفرك، كالأملاح والزجاجات والطلق. ومنها مائية رطبة تقر من النار كالزئبق. ومنها هوائي دهنی تأكله النار كالكباريت والزرانيق. ومنها نباتي كالمرجان الأبيض والأحمر. ومنها حيواني

كالدر. ومنها طل منعقد كالعنبر والبازهارات، وذلك أن العنبر إنما هو طل يقع على سطح ماء البحر، فينعقد في مواضع مخصوصة في زمان معلوم... وكذلك الدر فإنه طل يرسخ في أصداف نوع من الحيوان البحري، ثم يغلظ ويجمد وينعقد فيه... والطل هو رطوبة هوائية تجمد من برد الليل وتقع على النبات والحجر والشجر والصخور. وعلى هذا القياس حكم جميع الجوادر المعدنية، فإن مادتها إنما هي رطوبات ومياه وأندية وبخارات تتعقد بطول الوقوف وممر الزمان في البقاع المخصوصة لها. فقد تبين بما ذكرنا أن الجوادر المعدنية مركبة كلها مع اختلاف أنواعها... مركبة كلها ومؤلفة من أجزاء ترابية صلبة ثقيلة مظلمة مشففة، ومن أجزاء مائية رطبة سائلة صافية بين الثقل والخففة، ومن أجزاء هوائية خفيفة لينة دهنية صافية نيرة، ومن حرارة قوية أو ضعيفة منضجة أو مقصرة، ومن تأليف على نسبة فاضلة أو دون ذلك من النسب التأليفية...

اعلم يا أخي أن تلك الرطوبات المختلفة في باطن الأرض والبخارات المحبسة هناك إذا احتوت عليها حرارة المعدن تحالت ولطفت وخفت وتصاعدت علواً إلى سقوف تلك الأهوية والمغارات، ومكثت هناك زماناً.

إذا برد باطن الأرض في الصيف، جمدت وغليظت وتقاطرت راجعة إلى أسفل تلك الأهوية والمغارات، واحتلت بتربة تلك البقاع وطينها، ومكثت هناك زماناً، وحرارة المعدن دائماً في نضجها وطبعها، وهي تصفو بطول وقوفها وتزداد تقللاً وغليظاً، وتصير تلك الرطوبات بما يخالفها من الأجزاء الترابية... زئيقاً رجراجاً، وتصير تلك الأجزاء الهوائية الدهنية، وما يتعلق بها من الأجزاء الترابية بطبع الحرارة لها بطول zaman، كبريتاً محترقاً.

فإذا احتلت أجزاء الكبريت والزئيق مرة ثانية، تمازجت واحتلت واتحدت، والحرارة دائمة في نضجها وطبعها، فتنعقد عند ذلك ضروب الجوادر المعدنية المختلفة. وذلك أنه إذا كان الزئيق صافياً والكبريت نقياً، واحتلت أجزاؤهما، وكانت مقاديرهما على النسبة الأفضل... وكانت حرارة المعدن على الاعتدال في طبعها ونضجها، ولم يعرض لها عارض من البرد واليابس قبل إنصажها، انعقد من ذلك على طول zaman الذهب الإبريز؛ وإن عرض لها البرد قبل

النضج انعقدت وصارت فضة بيضاء؛ وإن عرض لها اليبس من فرط الحرارة وزيادة الأجزاء الأرضية، انعقدت فصارت نحاساً أحمر يابساً... وعلى هذا القياس تختلف الجواهر المعدنية بأسباب عارضة خارجة عن الاعتدال وعن النسبة الأفضل من زيادة الكبريت والزتيق ونقصانهما، وإفراط الحرارة أو نقصانها، أو برد المعادن قبل نضجها أو خروجها عن الاعتدال. فعلى هذا القياس حكم الجواهر المعدنية الترابية. وأما الجواهر الحجرية مثل البلور واللياقوت والزيرجد والعقيق، وما شاكلها من التي لا تذوب بالنار، فإنها تعقد من مياه الأمطار والأنداء التي ترشح في تلك المغارات والكهوف والأودية التي من الجبال الصلدة والأحجار الصلبة، ولا يخالطها شيء من الأجزاء الترابية والطين، بل بطول الزمان كلما طال وقوفها هناك، ازدادت المياه بقاءً وتقللاً وغلوطاً، وحرارة المعدن دائمًا في نضجها وطبختها، حتى تعقد وتصير حجارة صلبة صافية...

وأما حكم الجواهر الترابية في كيفية تكوينها، فهي أن تلك المياه إذا اختلطت بتربة البقاع وعملت فيها حرارة المعدن، تحل أكثر تلك الرطوبات، وتصير بخاراً يرتفع في الهواء كما ذكرنا قبل، وما بقي منه يكون محبوساً ملازماً للأجزاء الأرضية، متهدأً بها، عملت فيها الحرارة وأنضجتها وطبختها، حتى تغلوظ وتعقد. فإن تكون تربة تلك البقاع مشورجة سبخة، تكونت منها ضروب الأملاح والبوارق والشوبوب، وإن تكون تربة البقاع عفصة، انعقدت منها ضروب الزجاجات الخضر والصفر... وإن تكون تربة البقاع حصاء وتراباً ورملاً مختلطة، انعقد منها الجص والإسفيداج وما شاكلها، وإن تكون تربة البقاع لينة وطيناً حراً انعقدت منها الكلمة، ونبتت منها ضروب العشب والحسائش والأشجار والزروع .(١٩: ٢٠٤-١٠٨).

استمراً لنظرتهم في النفوس الجزئية المنبثقة عن النفس الكلية والحالات في المولدات الجزئيات، يرى إخوان الصفاء في المعادن نوعاً من الوعي الخافت لا يبلغ مرتبة وعي بقية المولدات من نبات وحيوان. هذه الفكرة تبدو لنا أقل غرابة إذا عرفنا أن علماء الفيزياء الكمومية الحديثة قد أمحوا إلى وجود مثل هذا الوعي في المادة، عندما أذهلهم سلوك بعض الجسيمات الدقيقة في التجارب المخبرية، ولم يستطعوا تفسيرها إلا بوجود وعي غامض في المادة غير الحية. يقول الإخوان:

«واعلم يا أخي أن لهذه الجواهر خواص كثيرة، طباعها مختلفة؛ فمنها متضادة متراءفة، ومنها متشاكلة متألفة، ولها تأثيرات بعضها في بعض، إما جذباً وإمساكاً أو دفعاً وتفسوراً. ولها أيضاً شعور خفي وحس لطيف كما للنبات والحيوان، إما شوقاً ومحبة، وإما بغضنا وعدواة... والدليل على صحة ما قلنا وحقيقة ما وصفنا، قول الحكماء في كتاب الأحجار ونعتهم لها أن طبيعة تألف طبيعية، وطبيعة تناسب طبيعة أخرى، وطبيعة تلتصق بطبيعة، وطبيعة تأنس بطبيعة، وطبيعة تظهر طبيعة... (القائمة التي يوردها الإخوان طولية، وهذا شرح لبعض فقراتها)».

فأما الطبيعة التي تألف طبيعة أخرى فمثل الألماس والذهب، فإنه إذا قرب من الذهب التلصق به وأمسكه... ومثل طبيعة حجر المفاتيس في جذب الحديد، فإن هذين الحجرين يابسين صلبين، بين طبيعتهما ألفة واشتياق، فإذا قرب الحديد من هذا الحجر حتى يشم رائحته ذهب إليه والتلصق به، وجذبه الحجر إلى نفسه... وعلى هذا القياس، ما من حجر من الأحجار المعدنية إلا وبين طبيعته وبين طبيعة شيء آخر ألفة واشتياق، عرف الناس ذلك أم لم يعرفوه... وأما الطبيعة التي تظهر طبيعة أخرى فمثل طبيعة السنbadج التي تأكل الأحجار عند الحك أكلاً، وتلبيتها وتجعلها ملساً. ومثل طبيعة الأسرب الوسخ الذي يفتت الماس القاهر لسائر الأحجار الصلبة...»

وأما الطبيعة التي تزين طبيعة أخرى وتتوارها فمثل النوشادر الذي يغوص في قعر الأحجار ويفصلها من الوسخ.

وأما الطبيعة التي تعين على طبيعة أخرى، فمثل البورق الذي يعين النار على سبك هذه الأحجار المعدنية الترابية، ومثل الزاجات والشوبوب التي تجلوها وتتوارها... وعلى هذا القياس والمثال حكم سائر الأحجار.» (١٩: ٢٠ - ١١٠ - ١١٢).

«وقد تبين مما ذكرنا أن الجواهر المعدنية، مع كثرة أنواعها واختلاف طبائعها وفنون خواصها، أصلها كلها وهيولاها هي الأركان الأربع التي تسمى الأمهات، وهي النار والهواء والماء والأرض. وتتبين أيضاً أن الفاعل فيها والمُؤلف لأجزائها والمركيّب لها هي الطبيعة بإذن الله تعالى؛ وتتبين بأن الفرض من هذه الجواهر المعدنية هو منافع الناس والحيوان، وإصلاح أمر الحياة الدنيا ومعيشة الحيوان إلى وقت معلوم.» (١٩: ٢٠ - ١٢٧).

## في تكون النبات (بواحد نظرية التطور):

لإخوان نظرية في التطور الطبيعي سبقت بنحو ألف عام الفكر التطوري الذي ظهر في العصور الحديثة في القرن التاسع عشر. فالمولدات الكائنة التي دون فلك القمر، وهي المعادن والنبات والحيوان، أصلها كلها من مادة واحدة، واختلافها بالصور فقط؛ وهي مرتبطة ببعضها البعض في نظام تسلسلي بواسطة حلقات وصل.

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الباري، جل شاؤه، لما أبدع الموجودات واخترع الكائنات، جعل أصلها كلها من هيولى واحدة، وخالف بينها بالصور المختلفة، وجعلها أجنساً وأنواعاً مختلفة متقدمة متباينة، وقوى ما بين أطرافها، وربط أوائلها وأواخرها بما قبلها رباطاً واحداً على ترتيب ونظام لما فيه من إتقان الحكمة وإحكام الصنعة لتكون الموجودات كلها عالماً واحداً منتظماً نظاماً واحداً وترتيباً واحداً لتدل على صانع أحد».

فمن تلك الموجودات المختلفة الأجناس، المتباينة الأنواع، المربوطة أوائلها بأواخرها، وأواخرها بما قبلها في الترتيب والنظام، المولدات الكائنة التي دون فلك القمر، وهي أربعة أجناس: المعادن والنبات والحيوان والإنسان. وذلك أن كل جنس منها تحته أنواع كثيرة، فمنها ما هو في أدون المراتب، ومنها ما هو في أشرفها وأعلاها، ومنها ما هو بين الطرفين. فأدون أطراق المعادن مما يلي التراب الجص والزاج وأنواع الشبوب، والطرف الأشرف الياقوت والذهب الأحمر، والباقي بين هذين الطرفين من الشرف والدناءة.

وهكذا أيضاً حكم النبات: فإنه أنواع كثيرة متباينة متفاوتة، ولكن منه ما هو في أدون الرتبة مما يلي رقبة المعادن، وهي خضراء الدمن، ومنها ما هو في أشرف الرتبة مما يلي رقبة الحيوان، وهي شجرة النخل. وبيان ذلك أن أول المرتبة النباتية وأدونها مما يلي التراب هي خضراء الدمن، وليس بشيء سوى غبار يتبلد على الأرض والصخور والأحجار، ثم تصيبه الأمطار وأنداء الليل، فيصبح بالغد كأنه نبت زرع وحشائش. فإذا أصابه حر شمس نصف النهار جف... وأما النخل فهو آخر المرتبة النباتية مما يلي الحيوانية، وذلك أن النخل نبات حيواني، لأن بعض أحواله مبادر لأحوال النبات، وإن كان جسمه نباتاً. بيان ذلك أن

القوة الفاعلة منفصلة عن القوة المفعولة، والدليل على ذلك أن أشخاص الفحولة منه مبادنة لأشخاص الإناث، ولأشخاص فحولته لقاح في إناثها كما يكون ذلك للحيوان... وأيضاً فإن التخل إذا قطعت رؤوسها جفت وبطل نموها ونشوؤها وماتت. كل ذلك موجود في الحيوان...

... فأدون الحيوان وأنقصه هو الذي ليس له إلا حاسة واحدة فقط، وهو الحلزون، وهي دودة في جوف أنبوبية... تخرج نصف شخصها من جوف تلك الأنبوية، وتتبسط يمنة ويسرة تطلب مادة يتغذى بها جسمها... وليس لها سمع ولا بصر ولا شم ولا ذوق إلا الحس اللمس فقط. وهكذا أيضاً الديدان التي تتكون من الطين وفي قعر البحار وأعماق الأنهار... لأن الحكمة الإلهية من مقتضاهما أن لا تُعطي الحيوان عضواً لا يحتاج إليه في جذب المنفعة ودفع المضرة، لأنها لو أعطته ما لا يحتاج إليه لكان وبالاً عليه في حفظه وبقائه. فهذا النوع حيوان نباتي لأن جسمه ينبت كما ينبت بعض النبات، ويقوم على ساقه قائماً؛ وهو من أجل يتحرك جسمه حركة اختيارية حيوانية، ومن أجل أنه ليست له إلا حاسة واحدة، فهو أنقص الحيوان رتبة في الحيوانية. وتلك الحاسة أيضاً فقد يشارك بها النبات، وذلك أن النبات له حس اللمس فقط. والدليل على ذلك إرساله بعروقه نحو المواقع التالية، وامتناعه عن إرسالها نحو الصخور والبيس، وأيضاً فإنه متى اتفق منبه في مضيق مال وعدل عنه طالباً للفسحة والسعفة... فهذه الأفعال تدل على أن له حساً وتميزاً بمقدار الحاجة.

إن رتبة الحيوانية مما يلي رتبة الإنسانية ليست من وجه واحد ولكن من عدة وجوده. وذلك أن رتبة الإنسانية لما كانت معدناً للفضل وبنوعاً للمناقب، لم يستوعبها نوع واحد من الحيوان ولكن عدة أنواع، فمنها ما قارب رتبة الإنسانية بصورة جسده مثل القرد، ومنها ما قاربها بالأخلاق النفسانية كالفرس في كثير من أخلاقه... والقيل في ذكائه، وكالبغاء والهزار ونحوهما من الأطياف الكثيرة الأصوات والألحان... وما من حيوان يستعمله الناس ويأنس بهم إلا ولنفسه قرب من نفس الإنسانية (٢١: ١٦٦ - ١٧٠).

بعد شرحهم لتدخل مراتب المولدات الجزئيات يتبع الأخوان موضوع تكون النبات في رسالتهم المعونة «في أجناس النبات» وهذه مقاطع من أهم ما ورد فيها:

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن النبات مصنوعات ظاهرة جلية لا تخفي، ولكن صانعها وعلتها باطنة خفية محتجبة عن إدراك الأ بصار لها، وهي التي يسميها الفلاسفة القوى الطبيعية، ويسميها الناموس الملائكة وجنود الله الموكلين بتربية النبات وتوليد الحيوانات وتكون المعادن، ونحن نسميها النفوس الجزرية. والعبارات مختلفة والمعنى واحد...

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن لكل نوع من النبات أصلًا، فما أصله **لكيموس** (= خليط) ما، ولـ **كيموس** مزاج ما، لا يتكون من ذلك المزاج إلا ذلك **الكيموس**، ولا يتكون من ذلك **الكيموس** إلا ذلك النوع من النبات، وإن كان يُسقى بماء واحد، وينبت في تربة واحدة، ويلحقها نسيم هواء واحد، وتتضجعها حرارة شمس واحدة... وذلك أن أجزاء الأركان إذا اجتمعت واختلطت وامتزجت واتحدت، صارت هيولى، **ليتكون** النبات. والسبب في اجتماعها واحتلاطها هو دوران الأفلاك حول الأركان، ومسيرات الكواكب في البروج، ومطارح شعاعاتها في جو الهواء نحو مركز الأرض. كل ذلك بإذن الله تعالى ولطيف حكمته، فهو الذي خلق الأفلاك وأدارها، وقسم البروج وأطلعها، وصَرَّ الكواكب وسَرَّها... وأما كيفية ذلك فتحن نذكرها ونبينها لقوم يعقلون...

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الشمس إذا طلت على آفاق البلاد... حميت مياه البحار والأنهار، ولطفت أجزاؤها وصارت بخاراً لطيفاً خفيفاً وصارت غيوماً... وساقتها الرياح إلى رؤوس الجبال والبراري والقفار والقرى والسوادات والمزارع، وهطلت هناك الأمطار، وابتل وجه الأرض، وشرب التراب رطوبة الماء، واحتلاطت أجزاؤه واتحدت؛ فإذا طلت الشمس على وجه الأرض وسختها حيث تلك الأجزاء المائية، جفت وأخذت ترتفق من قعر الأرض إلى وجهها، ورفعت معها تلك الأجزاء الأرضية المتعددة بها إلى ظاهر سطح الأرض؛ ثم إن قوى النفس البسيطة التي هي دون ذلك القمر الساريه في الأركان، تصور من تلك المادة أنواع النباتات بفنون أشكالها وألوان أصباغها، كما يعمل الصناع البشريون في أسواق المدن فنون المصنوعات من الهيولات الموضوعات في صناعتهم...

واعلم يا أخي بأن قوى النفس الكلية الفلكية البسيطة التي ذكرنا أنها تعمل أجناس النبات وأنواعها هي التي ذُكرت في كتب الأنبياء، عليهم السلام، أنها ملائكة الله وجنوده... ونحن نسمى ما كان منها موكلًا بالنبات النفس النباتية. واعلم يا أخي أن الله، جل شوأه، قد أيدَ النفس النباتية بسبع قوى فعالة، وهي: القوة الجاذبة، والقوة الماسكة، والقوة الهاضمة، والقوة الدافعة، والقوة الغاذية، والقوة المصورة، والقوة النامية. واعلم بأن كل قوة من هذه تفعل شيئاً خلاف ما تفعل القوة الأخرى في أجسام الحيوان والنبات. فأما أول فعلها في تكون النبات هو جذبها عصارات الأركان الأربع، ومصها لطينها.. ثم إمساكها لها بالقوة الماسكة، ثم نضجها لها بالهاضمة، ثم دفعها إلى أطرافها بالدافعة، ثم تغذيتها لها بالغاذية، ثم النمو والزيادة في أقطارها بالنامية، ثم التصوير لها بأنواع الأشكال والأصباغ بالمصورة. وذلك أن القوة الجاذبة إذا مصت نداوة الماء بعروق النبات.. وجذبتها، انجذبت معها الأجزاء الترابية اللطيفة لشدة انجذابها، فإذا حصلت تلك المادة في عروق النبات أنضجتها الهاضمة، وصارت كيموساً على مزاج ما شاكها من الجرم والعروق، وتتناولها القوة الغذائية والصقت بكل شكل ما يلائمها من تلك المادة، وزادت في أقطارها طولاً وعرضًا وعمقاً، وما فضل من تلك المادة ولطف ورق دفعته إلى فوق في أصول النبات وقضبانها وأغصانها، وجذبته الجاذبة إلى هناك، وأمسكته الماسكة لئلا يسفل راجعاً إلى أسفل. ثم إن القوة الهاضمة تتضججها مرة ثانية...».

«واعلم يا أخي أن النباتات هي كل جسم يخرج من الأرض ويتجذب وينمو، فمنها ما هي أشجار تُفرس قضبانها أو عروقها، ومنها ما هي زروع تُبذر حبوبها أو بذورها أو قضبانها، ومنها ما هي أجزاء تتكون من أجزاء الأركان إذا احتللت وامتزجت، كالكلاً والخشائش. وهذه الثلاثة الأجناس يتكون كل واحد منها أنواعاً كثيرة من جهات عدة وصفات مختلفة، تحتاج أن نذكر منها طرفاً، ونشرحها ليكون قياساً على باقيها...» (٢١: ١٥٢-١٥٨).

بعد ذلك يدخل الإخوان في تفاصيل عن هذه الأقسام الثلاثة، فيصفون أشكالها وأجناسها وأماكن نموها وأزمان نموها، ويصفون ثمارها وألوانها وطعمها، وما إلى ذلك مما لا نرى ضرورة للخوض فيه.

في تكوُّن الحيوان:

في رسالتهم عن كيفية تكوين الحيوانات وأصنافها، يقدم لنا إخوان الصفاء فصلاً جديداً في نظرتهم عن التطور الطبيعي. فالنبات ظهر قبل الحيوان، والحيوان ظهر قبل الإنسان، والحيوانات الدنيا ظهرت قبل الحيوانات العليا. وقد تكون الحيوان والإنسان في المناطق الواقعة تحت خط الاستواء، فهناك تكون آدم وحواء ثم توالدا. أي إن آدم وحواء البشريان لم يعرفا الجنة قط، وإنما عرفها آدم وحواء الروحيان؛ وليس قصبة الهبوط من الجنة، كما سنرى في فصول قادمة، إلا رواية عن قصة هبوط النفس من مكانتها السامية وحلولها في العالم المادي. كما أدرك الإخوان بحدسهم الصائب أن الحياة تكونت في البحار أولاً:

واعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الجواهر المعدنية هي في آدون مراتب المولدات من الكائنات، وهي كل جسم مُتَكَوّن منعقد من أجزاء الأركان الأربع؛ وأن النبات يشارك الجواهر في كونها من الأركان، ويزيد عليها وينفصل بأنه كل جسم يتغذى من الأركان وينمو ويزيد في أقطاره الثلاثة طولاً وعرضًا وعمقًا؛ وأن الحيوان يشارك النبات في الغذاء والنمو، ويزيد عليه وينفصل عنه بأنه جسم متحرك حساس؛ والإنسان يشارك النبات والحيوان في أوصافها ويزيد عليها وينفصل عنها بأنه ناطق مميز، حامٍ لهذه الأوصاف كلها.

ثم اعلم يا أخي بأن النبات متقدم الكون والوجود على الحيوان بالزمان، لأنه مادة لها، وهيولى لصورها، وغذاء لأجسادها، وهو كالوالدة للحيوان، أعني النبات. وذلك أنه يمتلك رطوبات الماء ولطائف أجزاء الأرض بعروقه إلى أصوله، ثم يحيط بها إلى ذاته، ويجعل من فضائل تلك المواد ورقاً وثماراً وحبوباً نضيجاً، ويتناول الحيوان غذاءً صافياً هنيئاً مرئياً كما تفعل الوالدة بالولد، فإنها تأكل الطعام نضيجاً ونبيئاً وتتناول ولدها لبناً خالصاً سائغاً للشاربين. فلو لم يكن النبات يفعل ذلك من الأركان لكان يحتاج الحيوان إلى أن يتغذى من الطين صرفاً، ومن التراب سفاً، ويكون منفصلاً في غذائه وملادمه. فانتظر يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، إلى معرفة حكمية الباري، جل شاؤه، كيف جعل النبات واسطة بين الحيوان وبين الأركان... لطفاً من الله تعالى، بخلقه...

ثم اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن من الحيوان ما هو تام الخلقة كامل الصورة كالتي تزو وتحبل وتترضع؛ ومنها هو ناقص الخلقة كالتي تتكون من العفونات؛ ومنها ما هو بين ذلك كالحشرات والهوام بين ذلك، التي تتفسد وتبيض وتحضن وتربى.

ثم اعلم بأن الحيوانات الناقصة الخلقة متقدمة الوجود على التامة الخلقة بالزمان في بدء الخلق، وذلك أنها تتكون في زمان قصير، والتي هي تامة الخلقة تتكون في زمان طويل لأسباب وعلل يطول شرحها. ونقول أيضاً إن حيوان الماء وجوده قبل وجود حيوان البربازمان، لأن الماء قبل التراب، والبحر قبل البر في بدء الخلق.

واعلم يا أخي بأن الحيوانات التامة الخلقة كلها كان بدء كونها من الطين أولاً، من ذكر وأنثى توالت وتناسلت وانتشرت في الأرض سهلاً وج بلاً، وبراراً وبحراً، من تحت خط الاستواء حيث يكون الليل والنهر متساوين، والزمان أبداً معتدلاً هناك بين الحر والبرد، والمواد المتهيئة لقبول الصورة موجودة دائماً. وهناك أيضاً تكون آبونا آدم أبو البشر وزوجته، ثم توالت وتناسلت أولادهما، وامتلأت الأرض منهم سهلاً وج بلاً، وبراراً أو بحراً إلى يومنا هذا.

ثم اعلم يا أخي بأن الحيوانات كلها متقدمة الوجود على الإنسان بالزمان، لأنها له ولأجله، وكل شيء هو من أجل شيء آخر فهو متقدم الوجود عليه. هذه الحكمة في أولية العقل لا تحتاج إلى دليل من المقدمات ونتائجها، لأنه لو لم يتقدم وجود هذه الحيوانات على وجود الإنسان لما كان للإنسان عيش هنيء ولا نعمة ساغفة، بل كان يعيش عيشاً نكداً...

واعلم يا أخي بأن الحيوان هو جسم متحرك حساس يتغذى وينمو ويحس ويتحرك حركة مكان، وأن من الحيوان ما هو في أشرف المراتب مما يلي رتبة الإنسانية، وهو ما كانت له الحواس الخمس والتمييز الدقيق وقبول التعليم. ومنه ما هو في أدنى رتبة مما يلي النبات، وهو كل حيوان ليس له إلا حاسة اللمس حسب، كالأسداف وما كان كأجناس الديدان كلها تتكون في الطين أو في الماء أو في الخل أو في لب الثمر... وهذا النوع من الحيوانات أجسامه لحمية وبدنه متخلخل وجده رقيق، وهو يمتص المادة بجميع بدنـه بالقوة الجاذبة، ويحس باللمس

وليس له حاسة أخرى. وهو سريع التكون وسريع الهلاك والفساد والبلى... ومنها ما هو أتم وأكمل، وهو كل حيوان له لمس وذوق وشم، وليس له سمع ولا بصر، وهي الحيوانات التي تعيش في قعر البحار والمياه والمواضع المظلمة. ومنها ما هو أتم وأكمل، وهو كل حيوان من الهوام والحشرات التي تدب في الموضع المظلمة، له لمس وذوق وسمع وشم، وليس له بصر، مثل الحلمة... ومنه ما هو أتم بنية وأكمل صورة، وهو ما له خمس حواس كاملة، ثم يتفضل في الجودة والدون...

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن أبدان الحيوانات التامة الخلقة، والناقصة الخلقة جمِيعاً، مؤلفة ومركبة من أعضاء مختلفة... وما من عضو في أبدان الحيوانات صغيراً كان أو كبيراً إلا وهو خادم لعضو آخر، ومعين له... مثال ذلك الدماغ في بدن الإنسان، فإنه ملك الجسد، ومنشأ الحواس، ومعدن الفكر، وبيت الرؤية، وخزانة الحفظ، ومسكن النفس، ومجلس محل العقل. وإن القلب خادم للدماغ ومعينه في أفعاله، وإن كان هو أمير الجسد، ومدير البدن، ومنشأ العروق الضوارب، وينبع الحرارة الغريزية. وخادم القلب ومعينه في أفعاله ثلاثة أعضاء أخرى، وهي الكبد والعروق الضوارب والرئة...

وهكذا أيضاً حكم الرئة بيت الريح، يخدمها ويعينها في أفعالها أربعة أعضاء أخرى، وهي الصدر والحجاب والحلقوم والمنخران. وذلك أن من المنخرين يدخل الهواء المستنشق إلى الحلقوم، ويعتدل فيه مزاجه، ويصل إلى الرئة ويتصرف فيها، ثم يدخل إلى القلب ويروح الحرارة الغريزية هناك، وينفذ من القلب إلى العروق الضوارب، ويبلغ إلىسائر أطراف البدن الذي يسمى النبض، ويخرج من القلب الهواء المحترق إلى الرئة، ومن الرئة إلى الحلقوم، ومن الحلقوم إلى المنخرين أو إلى الفم<sup>(١)</sup>. والصدر يخدم الرئة في فتحه لها عند استنشاق الهواء، وضمه إليها عند خروج النفس. والحبّ حجب تحفظ الرئة من الآفات العارضة لها عند الصدمات والدفعات واضطراب أحوال البدن.

---

١- كتب الإخوان رسان لهم قبل اكتشاف مكونات الهواء، ودور الأوكسجين في حياة البدن. ونحن إذا استبدلنا كلمة الهواء الواردة هنا بالأوكسجين الذي ينقله الدم إلى سائر أطراف البدن، لتطابق وصف الإخوان مع معطيات العلم الحديث

وهكذا حكم الكبد تخدمه المعدة بانضاج الكيموس قبل وصوله إليه.. وخدمته المرارة بجذب المرة الصفراء إلى نفسها وتصفية الدم منها، وخدمته الكليتان بجذب الرطوبة الرقيقة اللينة منها إلى نفسها، وهو الذي يكون منه البول؛ وخدمته العروق الم gioفة بجذب الدم إليها وإصاله إلى سائر أطراف الجسد، الذي هو مادة لجميع أجزاء البدن... وعلى هذا المثال والقياس سائر الأعضاء. والفرض الأقصى منها كلها هو بقاء الشخص وتتميمه وتبليغه إلى أكمل حالاته». (١٨٠-٢٢).

بعد ذلك يدخل الإخوان في تفاصيل مطولة عن حيوان البر وحيوان الماء وطيور الجو، ويبحثون في أجنسها وأنواعها وسلوكيها، مما لا يتسع المجال لذكره هنا. لقد رأينا في عرضنا لتكوين المولدات الجزئيات كيف تعمل قوى الكواكب من خلال الأركان الأربع على توليد المعادن والنباتات والحيوان. ولكن للكواكب أفعال أخرى في الكائنات التي دون فلك القمر. سوف نعمل على شرحها فيما يلي:

### **أفعال الكواكب في عالم الكون والفساد:**

«واعلم يا أخي بأن جسم العالم بأسره بمنزلة جسم إنسان واحد، وأن جميع أفلاكه وطبقات سماواته وكواكب أفلاكه وأركان طبائعه ومولداتها، من جملة جسمه، بمنزلة أعضاء بدن إنسان واحد ومفاصل جسده؛ فإن نفسه تدير أفلاكه وتحرك كواكبها بإذن الباري، جل وعز، كما تحرك نفس إنسان واحد أعضاء جسده ومفاصل بدنه؛ وإن للنفس بحركات كواكبها فيما دون فلك القمر من الأركان ومولداتها، أفعالاً فيها وبها ومنها لا يحصي عددها إلا الله سبحانه... فكما أن في الجسم سبع قوى فعالة بها قوام أمر الجسم وصلاح حاله، وهي القوة الجاذبة، والقوة الماسكة، والقوة الهاضمة، والقوة الدافعة، والقوة الفاذية، والقوة النامية، والقوة المصورة. ولكل قوة من هذه عضو مخصوص من الجسم، منه تسري القوة إلى جميع أعضاء الجسم، وبه تظهر أفعالها في البدن، وهي المعدة والكبد والقلب والدماغ والرئة والطحال والمراة (عددها ٧). فكما أن من هذه الأعضاء

تُبَثَّ هذه القوى في البدن، وتقشر أفعالها في الجسد، فهكذا حكم أفعال هذه الكواكب السبعة في الفلك، وكما أن من إفراط أفعال هذه القوى ونقصانها يعرض في البدن الإضطراب والتآلم، فهكذا من إفراط تأثيرات هذه الكواكب ونقصان أفعال قوتها تكون المناحس والفساد في عالم الكون. وشرح أحکام النجوم طويل... ولكن نذكر منها طرفاً فنقول:

إنه يَنْبَثُ من جرم الشمس قوة روحانية في جميع العالم، فتسري في أفلاكه وأركان طبائعه ومولاداتها، في جميع الأجساد الكلية والجزئية، وبها يكون صلاح العالم وتمام وجوده وكمال بقائه، كما تتبعث من القلب الحرارة الغريزية في جميع الجسد... ويسمى الفلسفه هذه القوة وما انبث منها في العالم روحانيات الشمس... ويسمى الناموس هذه القوة ملِكًا ذا جنود وأعوان، وإسرافيل منهم صاحب الصُّور. وهكذا يَنْبَثُ من جرم زحل قوة روحانية تسري في جميع العالم من الأفلاك والأركان والمولادات، وبها يكون تماسك الصور في الهيولى، وانباثها كما تتبث من جرم الطحال قوة الخلط السوداوي في جميع الجسد ومفاصله، وبها يكون تماسك الأجزاء في البدن من العظام والعصب والجلد، وجمود الرطوبات التي لو لم تكن لسائل هيولي الجسد كما يسيل الماء والهواء. ويسمى الفلسفه هذه القوة روحانيات زحل، والناموس يسميه ملِكًا ذا جنود وأعوان، وملِك الموت منهم، ومنكر ونكير أيضاً.

وهكذا يَنْبَثُ من جرم المريخ قوة روحانية تسري في جميع العالم من الأفلاك والأركان والمولادات، وبها يكون التزوع والنهوض نحو المطالب، والنشاط نحو الأعمال والصناعات، والترقي في المعالي، وطلب الغايات للبلوغ إلى التمام والوصول إلى الكمال في الموجودات كلها. وتسمى الفلسفه هذه القوة وما يَنْبَثُ منها في العالم روحانيات المريخ، ويسميه الناموس ملِكًا ذا جنود وأعوان، وجبرائيل منهم، وملك الغضبان وخزنة جهنم أجمعون. وسريانها في العالم وانباث قواها، كما يَنْبَث من جرم المراة والقوة الصفراوية المميزة للأخلاط، الموصلة بها إلى مواضعها المقصودة من أطراف البدن ونهايات الجسد، المثيرة للفحص والحقن والحمية وما يشاكلها.

وهكذا ينبع من جرم المشتري قوة روحانية تسرى في جميع العالم، بها يكون اعتدال الطبائع المتضادات، وتأليف القوى المتقارفات، وسبب المولدات الكائنات، وحفظ النظام على الموجودات، كما ينبع من الكبد رطوبة الدم التي بها تعتمد أخلاط الجسد، ويستوي مزاج الطبائع، وينمو الجسد وتتشاءم الأبدان، وتطيب الحياة يُلدُّ بالعيش، وتناسى الأرواح وتتألف النفوس. وتسمى الفلسفه هذه القوة وما ينبع من أفعالها روحانيات المشتري، ويسماها الناموس ملِكًاً ذا جنود وأعوان، ورضوان خازن الجنان منهم.

وهكذا ينبع من جرم الزهرة قوة روحانية فتسرى في جميع العالم وأجزائه، وبها تكون زينة العالم وحسن نظامه وبهاء أنواره، ورونق الموجودات وزخرف الكائنات، والتشوق إليها والعشق لها، والمحبات والمؤدات أجمع، كما ينبع من جرم المعدة شهوة الملاذ إلى جميع مجاري الحواس، التي بها تُستدلُّ المشتهيات و تستطاب النعم و تُحسن الزينة، ومن أجلها يُراد البقاء في الدنيا ولا يُتمنى الوصول إلى الآخرة. وتسمى الفلسفه هذه القوة وما يتفرع منها روحانيات الزهرة، ويسماها الناموس ملِكًاً ذا جنود وأعوان، منها الحور العين وحُزان الجنان.

وهكذا ينبع من جرم عطارد قوة روحانية تسرى في جميع جسم العالم وأجزائه، بها تكون المعارف والإحساس في العالم والخواطر والإلهام والوحي والنبوة والعلوم أجمع، كما تثبت من الدماغ القوة الوهمية، وما يتبعها من الذهن والتخيل والرؤية والتمييز والفراسة والخواطر والإلهام والشعور والإحساس والمعارف والعلوم أجمع. وتسمى الفلسفه هذه القوة وما يتبعها روحانيات عطارد، ويسماها الناموس ملِكًاً ذا جنود وأعوان، الولدان والذين هم خدام أهل الجنان، والكرام البررة، والكرام الكاتبون منهم.

وهكذا ينبع من جرم القمر قوة روحانية تسرى في جميع جسم العالم وأجزائه، وتكون النفس للموجودات في العالمين جميـعاً، تارة من عالم الأفلالك إلى عالم الكون والفساد من أول الشهر، وتارة من عالم الكون والفساد نحو عالم الأفلالك من آخر الشهر. وهي القوة المتوسطة بين عالم الأفلالك معدن البقاء والدوام، وبين عالم الأركان معدن الكون والفساد، كما ينبع من جرم الرئة

القوة التي يكون فيها التنفس... ويسمى الفلاسفة هذه القوة وما ينبع عنها من الأفعال روحانيات القمر، ويسمى بها الناموس ملائكةً إذا جنود وأعوان. ف بهذه القوة تنزل الملائكة بالوحي والبركات من السماء، وبها يُصعد بأعمال بني آدم السماء...».

وهكذا ينبع من كل كوكب من الثوابت قوة روحانية تسري في جميع جسم العالم من أعلى الفلك الثامن الذي هو الكرسي الواسع إلى منتهى مركز الأرض، كما ينبع نور الشمس في الهواء والأجسام الشفافة. وبهذه القوة تحفظ صور أجناس الموجودات في الهيولى، وبها صلاح العالم وقوام وجوده بإذن الباري، عز وجل، ومنها ثبات سكان السماوات والأرضين، وإليها أشار بقوله تعالى: (...وما يعلم جنود ربِّكَ إِلَّا هُوَ)...<sup>(١)</sup> ... وحملة العرش منهم. (٢٠: ٢، ١٤٣-١٤٨).

قبل أن نختتم فصل «صفة العالم»، لا بد من التعرف على بعض المفاهيم الفيزيائية التي عالجها الإخوان بحرفية فلسفية عالية وهي: الحركة والسكن، الهيولى والصورة، الزمان والمكان.

#### مفاهيم فيزيائية:

«لما كان النظر في علم الطبيعيات جزءاً من أجزاء صناعة إخواننا، أيدهم الله، والأصل في هذا العلم هو معرفة خمسة أشياء، وهي: الهيولى والصورة والحركة والزمان والمكان، وما فيها من المعانى إذا أضيف بعضها إلى بعض، احتجنا أن نذكر في هذه الرسالة طرفاً من معانى هذه الأشياء». (١٥: ٥).

#### في الهيولى والصورة:

«اعلم، وفقك الله، أن معنى قول الحكماء الهيولي، إنما يعني به كل جوهر قابل للصورة؛ وقولهم الصورة، يعنيون به كل شكل ونقش يقبله الجوهر. وأعلم أن اختلاف الموجودات إنما هو بالصورة لا بالهيولي، وذلك لأنّا نجد أشياء كثيرة جوهرها واحد، وصورها مختلفة، مثل ذلك السكين والسيف والفأس والمنشار وكل ما يعمل من الحديد من الآلات والأدوات والأواني، فإن اختلاف أسمائها من أجل اختلاف صورها، لا من أجل اختلاف جواهرها، لأن

١- سورة المدثر: الآية .٣١

كلها بالحديد واحد... وعلى هذا المثال يُعتبر حال الهيولى والصورة في المصنوعات كلها، لأن كل مصنوع لا بد له من هيولى وصورة يُركب منها.

واعلم أن الهيولى على أربعة أنواع، منها هيولى الصناعة، وهيولى الطبيعة، وهيولى الكل، والهيولى الأولى. فهيولى الصناعة هي كل جسم يعمل منه وفيه الصانع صنته، كالخشب للتجارين... والغزل للحاكمة، والدقيق للخبازين، وعلى هذا القياس كل صانع لا بد له من جسم ي العمل صنته فيه ومنه... أما الأشكال والنقوش التي يعملها فيها، فهي الصورة. وهذا هو معنى الهيولى والصورة في الصنائع. وأما الهيولى الطبيعة فهي الأركان الربعة، وذلك أن كل ما تحت فلك القمر من الكائنات، أعني النبات والحيوان والمعادن، فمنها تتكون وإليها تستحيل عند الفساد. أما الطبيعة الفاعلة لهذا، فهي قوة من قوى النفس الكلية الفلكية...

وأما هيولى الكل، فهي الجسم المطلق الذي منه جملة العالم، وأعني الأفلاك والكواكب والأركان والكائنات أجمع، لأنها كلها أجسام وإنما اختلافها من أجل صورها المختلفة. وأما هيولى الأولى فهي جوهر بسيط معقول لا يدركه الحس، وذلك أنه صورة الوجود حسبُ، وهو الهوية. ولما قبلت الهوية الكلمية صارت بذلك جسمًا مطلقاً مشاراً إليه أنه ذو ثلاثة أبعاد التي هي الطول والعرض والعمق. ولما قبل الجسم الكيفية وهي الشكل، كالتدوير والتثليث والتربع وغيرها من الأشكال، صار بذلك جسمًا مخصوصاً مشاراً إليه، أيُّ شكل هو؛ فالكيفية هي كالثلاثة (بين الأعداد)، والكمية كالاثنين، والهوية كالواحد. وكما أن الثلاثة متأخرة الوجود عن الاثنين، كذلك الكيفية متأخرة الوجود عن الكلمية، وكذلك أن الاثنين متأخرة الوجود عن الواحد، كذلك الكلمية متأخرة الوجود عن الهوية؛ والهوية هي متقدمة الوجود على الكلمية والكيفية..

ثم اعلم أن الهوية والكمية والكيفية كلها صور بسيطة معقوله غير محسوسة، فإذا تركت على بعض صار بعضها كالهيولى، وبعضها كالصورة. فالكيفية هي صورة في الكلمية والكمية هيولى لها، والكمية هي صورة في الهوية والهوية هيولى لها. والمثال في ذلك من المحسوسات أن القميص صورة في الثوب (= القماش) والثوب هيولى له، والثوب صورة في الغزل والغزل هيولى له،

والغزل صورة في القطن والقطن هيولى له، والقطن صورة في النبات والنبات هيولى له، والنبات صورة في الأركان وهي هيولى له، والأركان صورة في الجسم والجسم هيولى لها، والجسم صورة في الجوهر والجوهر هيولى له... وعلى هذا المثال يعتبر حال الصورة عند الهيولي وحال الهيولي عند الصورة، إلى أن تنتهي الأشياء كلها إلى الهيولي الأولى التي هي صورة الوجود حسب، لا كيفية فيها ولا كمية، وهي جوهر بسيط لا تركيب فيه بوجه من الوجه، قابل للصور كلها ولكن على الترتيب، الأول فالأول. مثال ذلك أن الحب لا يقبل صورة العجين إلا بعد قبوله صورة الدقيق، والدقيق لا يقبل صورة الخبز إلا بعد قبوله صورة العجين، وعلى هذا المثال يكون قبول الهيولي للصور واحدة بعد أخرى.

ثم أعلم أن الأجسام كلها جنس واحد من جوهر واحد وهيولي واحدة، وإنما اختلافها بحسب اختلاف صورها، ومن أجلها (أي صورها) صار بعضها أصفى من بعض وأشرف. وذلك أن عالم الأفلاك أصفى وأشرف من عالم الأركان، وعالم الأركان بعضها أشرف من بعض؛ وذلك أن النار أصفى من الهواء وأشرف منه، والهواء أصفى من الماء وألطف منه، والماء أصفى من التراب وأشرف منه. وكلها أجسام طبيعية يستحيل بعضها إلى بعض... إذا تكونت أجزاؤها يكون منها المولدات، أعني المعادن والنبات والحيوان، لكن يكون بعضها أشرف تركيباً من بعض، وذلك أن الياقوت أصفى من البلور وأشرف منه، والبلور أصفى من الزجاج وأشرف منه، والزجاج أصفى من الخزف وأشرف منه... وكلها أحجار معدنية أصلها كلها الرزق والكبريت... وكذلك حكم الحيوان والنبات، فإنها بالهيولي واحد، واختلافها وشرف بعضها على بعض بحسب اختلاف صورها.

... وكل جسم قبل صورة ما، فإنه عند ذلك يكون أفضل من كونه ساذجاً، فهكذا الحكم في جواهر النفوس، وذلك أنها كلها جنس واحد وجوهر واحد، وأنَّ اختلافها بحسب معارفها وأخلاقها وأرائها وأعمالها، لأن هذه الحالات هي صور في جواهرها وهي كالهيولي. وكذلك النفس الجزئية إذا قبلت علماء من العلوم تكون أفضل وأشرف من سائر النفوس التي هي من أبناء جنسها.

ثم اعلم أن العلوم في النفس ليست بشيء سوى صور المعلومات انتزعتها النفس وصورتها في فكرها، فيكون عند ذلك جوهر النفس لصور تلك المعلومات كالهيولى، وهي فيها كالصورة.

واعلم أن من الأنفس الجزئية ما يتصور بصورة النفس الكلية، ومنها ما يقاربها، وذلك بحسب قبولها ما يفيض عليها من العلوم والمعارف والأخلاق الجميلة؛ وكلما كانت أكثر قبولاً كانت أفضل وأشرف من سائر أبناء جنسها، مثل نفوس الأنبياء، عليهم السلام... ومثل نفوس المحققين من الحكماء، التي استبسطت علوماً كثيرة حقيقة... ومثل نفوس الكهنة المخبرة بالكائنات قبل كونها بدلائل فلكية وعلامات زجرية. وإلى مثل هذه النفوس وأشاروا بقولهم: الفلسفة هي التشبه بالإله بحسب الطاقة الإنسانية». (١٥: ٢، ١٠٥).

«ثم اعلم أن الأمور الإلهية هي الصور المجردة من الهيولى، وهي جواهر باقية خالدة لا يعرض لها الفساد والآفات، كما يعرض للأمور الجسمانية. واعلم أن نفسك هي إحدى تلك الصور، فاجتهد في معرفتها لعلك تخلصها من بحر الهيولى وهاوية الأجسام وأسر الطبيعة...». (١٥: ٢، ٢١).

### في المكان:

«أما المكان عند الجمهور فهو الوعاء الذي يكون فيه المتمكن. فيقال إن الماء مكانه الكوز الذي هو فيه، وإن الخل مكانه الزق الذي هو فيه، وعلى هذا القياس مكان كل شيء هو الوعاء الذي هو فيه.. وبالجملة مكان كل متمكن هو الجسم المحيط به. وقيل أيضاً إن المكان هو سطح الجسم الحاوي الذي يلي المحوى، وقيل لا بل المكان هو سطح الجسم المحوى الذي يلي الحاوي، وعلى كلا الرأيين والقولين يجب أن يكون المكان جوهراً. وقيل إن المكان هو الفصل المشترك بين سطح الجسم الحاوي وسطح المحوى، وعلى هذا الرأي يجب أن يكون المكان عرضاً. وقيل أيضاً إن المكان هو القضاء الذي يكون فيه الجسم ذاهباً طولاً وعرضأً وعمقاً، وإن مكان كل جسم مثله سواء، فإن كان الجسم مدور الشكل أو مربعاً أو مثيناً أو غيرها من الأشكال، فإن مكانه مثله سواء لا أصغر ولا أكبر. وعلى هذا الرأي يجب أن يكون المكان جوهراً.

واعلم أن الذين قالوا إن المكان هو الفضاء، إنما نظروا إلى صورة الجسم، ثم انتزعوها من الهيولى بالقوة الفكرية، وصوروها في نفوسهم، وسموها الفضاء، وإذا نظروا إليها وهي في الهيولى سموها المكان، وهذا يدل على قلة معرفتهم بجوهر النفس وكيفية معارفها ومعاناتها.

واعلم أن من شرف جوهر النفس وعجائب قواها، أنها تنتزع صورة المحسوسات من هيولاتها، وتصورها في ذاتها، وتتظر إليها خلواً من الهيولى، وتترق بين الهيولى والصورة، وتتظر إلى كل واحد منها تارة مفردة، وتارة مركبة... وتتوهم أيضاً أن خارج العالم فضاء إلى ما لا نهاية له.. وأن المُدَّة (= الزمان) جوهر أسبق من نشوء العالم، وأن الجزء من الهيولى يتجزأ أبداً، وما شاكل هذه المسائل...» (١٥: ٢، ١٢-١٣).

«وقد ظن قوم من أهل العلم، أن بين فضاء الأفلاك وأطباق السماوات وأجزاء الأهمات مواضع فارغة، وأن وراء الفلك المحيط جسم آخر وخلاء بلا نهاية. وكلما الحكمين لا حقيقة له، لأن قد قام بالبرهان العقلى أن الخلاء (= الفراغ) غير موجود أصلاً، لا خارج العالم ولا داخله. لأن معنى الخلاء هو المكان الفارغ الذي لا متمكن فيه، والمكان صفة من صفات الأجسام... وهو عَرَضٌ، ولا يقوم إلا بالجسم ولا يوجد إلا معه. (٢٨: ٢، ٢٩-٣٠).»

هذا الرأي لإخوان الصفاء في استعالة وجود مكان مطلق لا تشغله الأجسام، يتفق ومعطيات الفيزياء الكونية الحديثة التي تتفى على طريقة إخوان الصفاء وجود مكان لا متمكن فيه، وتقول إن المجرات التي تبتعد عن أطراف الكون وتتر في كل اتجاه بسرعات مذهلة نتيجة تمدد الكون المستمر هي التي تخلق المكان الجديد، ولا مكان هناك سابق لوصولها إليه.

### في الحركة والسكن:

«الحركة هي النقلة من مكان إلى مكان في زمان ثانٍ، وضدها السكون وهو الوقوف في المكان الأول في الزمان الثاني. والحركة نوعان: سريعة وبطيئة، والحركة السريعة هي التي يقطع المتحرك بها مسافة بعيدة في زمان قصير، والبطيئة هي التي يقطع المتحرك بها مسافة أقل منها في ذلك الزمان بعينه.

والحركة لا تعدان اشترين إلا أن يكون بينهما زمان سكون، والسكون هو وقوف المتحرك في مكانه الأول زماناً ما كان يمكنه أن يكون متحركاً فيه حركة ما، (٥: ١، ١٩٢-١٩٣).

«الحركة يقال على ستة أوجه: الكون والفساد، والزيادة والنقصان، والتغير والنقلة. فالكون هو خروج الشيء من العدم إلى الوجود، أو من القوة إلى الفعل<sup>(١)</sup>، والفساد عكس ذلك؛ والزيادة هي تباعد نهايات الجسم عن مرکزه، والنقصان عكس ذلك؛ والتغير هو تبدل الصفات على الموصوف، من الألوان والطعوم والروائح وغيرها من الصفات؛ وأما الحركة التي تسمى النقلة فهي عند جمهور الناس الخروج من مكان إلى مكان آخر، وقد يقال إن النقلة هي الكون في محاذاة ناحية أخرى في زمان ثانٍ. وكلا القولين يصح في الحركة التي هي على سبيل الاستقامة؛ فاما التي على الاستدارة فلا يصح، لأن المتحرك على الاستدارة لا يصير في محاذاة أخرى في زمان ثان...».

واعلم أنه متى تحركت الأجزاء من جسم فقد تحركت تلك الجملة، ومتى تحركت تلك الجملة فقد تحركت تلك الأجزاء، لأن تلك الأجزاء ليست غير تلك الجملة. وذلك أنه إذا تحرك الإنسان فقد تحركت جملة أعضائه؛ وإذا تحركت أعضاؤه فقد تحرك هو؛ وإن تحركت يده وحدها فقد تحركت أجزاء اليدين كلها، لأن اليدين ليست شيئاً غير تلك الأجزاء، وكذلك إن تحرك أصبع واحد فقد تحركت أجزاء الأصبع كلها، لأن الأصبع ليست غير تلك الأجزاء. فمن ظن أنه يجوز أن تتحرك الأجزاء ولا تتحرك الجملة، أو تتحرك الجملة ولا تتحرك بعض الأجزاء، فقد أخطأ.

واعلم أنه قد ظن كثيرون من أهل العلم أن المتحرك على الاستقامة يتحرك حركات كثيرة، لأنه يمر في حركته بمحاذيات كثيرة في حال حركته. لا ينبغي أن تعتبر كثرة الحركات لكترة المحاذيات، فإن السهم في مروره، إلى أن يقع، حركة واحدة يمر بمحاذيات كثيرة. وكذلك المتحرك على الاستدارة فحركته واحدة إلى أن يقف وإن كان يدور أدواراً كثيرة.

---

١- القوة هي الإمكان، والفعل هو الوجود الفعلي

ثم أعلم أنه لا تفصل حركة عن حركة إلا بسكون بينهما، وهذا يعرفه ولا يشك فيه أهل صناعة الموسيقى؛ وذلك أن صناعتهم معرفة تأليف النغم، والنغم لا يكون إلا بالأصوات، والأصوات لا تحدث إلا من تصدام الأجسام، وتصدام الأجسام لا يمكن إلا بالحركات، والحركات لا تفصل بعضها عن بعض إلا بسكنات تكون بينها. فمن أجل هذا قال الذين نظروا في تأليف النغم إن بين زمان كل نقرتين زمان سكون. وقد بينما طرفاً من هذا العلم في رسالتنا في تأليف اللحون» (١٥-١٢: ٢).

ولمعرفة المزيد مما قاله الإخوان بخصوص الحركة والسكن في الموسيقى، ننتقل إلى رسالتهم الخامسة الموسومة «في الموسيقى» لنقرأ في أحد فصولها ما يلي:

«إن كل نقرتين من نقرات الأوتار وإيقاعات القضبان فلا بد من أن يكون بينهما زمان سكون، طويلاً كان أو قصيراً؛ وإنه إذا تواترت نقرات تلك الأوتار، وإيقاعات تلك القضبان، تواترت أيضاً سكونات بينها، ثم لا تخلو أزمان تلك السكونات من أن تكون متساوية لأزمان تلك الحركات أو تكون أطول منها، وإذا كانت أقصر منها فالمتفق عليه بين أهل هذه الصناعة أن زمان الحركة لا يمكن أن يكون أطول من زمان السكون الذي هو من جنسه، فإن كانت أزمان السكونات متساوية لأزمان الحركات في الطول، ولا يمكن أن يقع في تلك الأزمان حركة أخرى، سميت تلك النغمات عند ذلك العمود الأول، وهو الخفيف الذي لا يمكن أخف منه، لأنه إن وقعت في تلك الأزمان حركة أخرى صارت نغمتها متصلة بنغمة النقرة التي قبلها والتي بعدها، وصار الجميع صوتاً متصلاً. وإن كانت أزمان السكونات أطول من هذه بمقدار ما يمكن أن يقع فيها حركة أخرى، سميت تلك النغمات العمود الثاني والخفيف الثاني. وإن كانت أزمان تلك السكونات طولها بمقدار ما يمكن أن يقع فيه حركتان، سميت تلك النغمات الثقيل الأول. وإن كانت تلك الأزمان أطول من هذه بمقدار ما يمكن أن يقع فيه ثلاثة حركات، سميت تلك النغمات الثقيل الثاني...»

واعلم يا أخي بأنه إذا زادت أزمان السكونات التي بين النقرات والإيقاعات على هذا المقدار من الطول، خرج من الأصل والقانون والقياس، أعني من أن

تدركها وتميزها القوة الذائقة السمعية. والعلة في ذلك أن... طنين الأصوات لا يمكث في المسامع زماناً إلا ريثما تأخذ القوة المتخيلة رسومها، ثم تض محل من المسامع تلك الطنينات، وإذا طالت أزمان السكونات بين النقرات وزادت على المقدار الذي تقدم ذكره، اضمحلت النغمة الأولى وطنينها من المسامع قبل أن ترد النغمة الأخرى، فلما تقدر القوة المفكرة أن تعرف مقدار الزمان الذي بينهما، فتميزهما وتعرف التاسب الذي بينهما، لأن جودة الذوق في المسامع هي معرفة كمية الأزمان التي بين النغمتين، وما بين أزمان السكونات وبين أزمان الحركات من التاسب والمقدار». (١: ٢٠١-٢٠٠).

نعود إلى موضوعنا الرئيس في الحركة لنقرأ:

«واعلم أنه ينبغي لمن ينظر في حقائق الأشياء، ويبحث عن ماهياتها، أن يبتدئ أولاً وينظر ويبحث هل الشيء جوهر، أو عَرَض، أو هيول، أو صورة جسمانية، أو روحانية. فإن كان جوهرًا فأي جوهر هو؟ وإن كان عرضاً فأي عرض هو؟ وإن كان هيولى فأي هيولى هو؟ وإن كان صورة فأي صورة هي وكيف هي؟

واعلم أن الحركة في بعض الأجسام جوهرية كحركة النار، فإنها متى سكنت حركتها طفت وبطلت وبطل وجودها؛ وفي بعض الأجسام عرضية لها كحركة الماء والهواء والأرض، لأنها إن سكنت حركتها لا يبطل وجودها.

واعلم أن الحركة هي صورة جعلتها النفس في الجسم بعد الشكل، وأن السكون هو عدم تلك الصورة. والسكن بالجسم أولى من الحركة، لأن الجسم ذو جهات لا يمكنه أن يتحرك إلى جميع جهاته دفعة واحدة، وليس حركته إلى جهة أولى به من جهة؛ فالسكن به إذا أولى من الحركة.

واعلم أن الحركة، وإن كانت صورة، فهي صورة روحانية متممة تسري في جميع أجزاء الجسم، وتسلل عنه بلا زمان كما يسري الضوء في جميع أجزاء الجسم الشفاف... وذلك لو أن خشبة طولها من المشرق إلى المغرب نصب ثُم جذبت إلى المشرق أو إلى المغرب عقداً واحداً، لتحركت جميع أجزائها دفعة واحدة» (٢: ١٥، ١٦-١٧).

ومن ناحية أخرى، فإن الحركة هي:

«صورة روحانية تجعلها النفس في الأجسام، فبها تكون الأجسام متحركة... فالنفوس هي المحركة للأجسام، والأجسام هي المحرّكات والمسكّنات بتحرير النفوس لها وتسكينها إياها. والتحرير هو فعل النفس، والحركة هي صورة تجعلها النفس في الجسم، بها يكون الجسم متعرّكاً. وأما التسکين فهو أيضاً فعل من أفعال النفس (التي) تحرّك الجسم تارة وتسكّنه أخرى، مثال ذلك أن الإنسان يحرك يده تارة ويسكّنها أخرى... إن المحرّكات اثنا عشر نوعاً حسب، لا أقل ولا أكثر. منها حركات الأفلاك التسعة، ومنها حركات الكواكب السيارة، ومنها حركات الكواكب ذوات الأذناب، ومنها حركات الرياح... (الخ)...»

وإذا تأملت يا أخي واعتبرت ما وصفنا من أحوال الحركات والمتعرّفات التي في العالم، علمت وتبين لك أن حكم العالم بجميع أجزائه ومجاري أموره تجري مجراً مدينة واحدة، أو حيوان واحد، أو إنسان واحد لا ينفك من الحركة والسكنون، إما بكليته أو بجزئيه» (٢٩: ٢٢٢، ٢٢٨).

«ثم أعلم أن غرضنا من ذكر حركات العالم وحركات أجزائه الكليات والجزئيات وقونوں تصاريفها، هو بيان بطلان قول من يقول بقدم العالم. وذلك أن الحركات المختلفات تدل على اختلافها، والمحرك والمختلف الأحوال لا يكون قديماً، لأن القديم هو الذي يكون على حالة واحدة لا يتغير ولا يستحيل ولا يحدث له حال. وليس يوجد موجود هذا شأنه إلا الله تعالى الواحد الأحد...»

ثم أعلم أن كل حركة في متحرك فهي متحركة له، وهي سبب لشيء آخر، فمتنى عدمت تلك الحركة بطل ذلك السبب. مثال ذلك حركة الرحي عن الدابة التي تديرها أو الماء، وهي سبب الطحن، فمتنى وقفت الدابة وانقطع الماء سكنت الرحي وعدم الطحن... وهكذا حكم الرياح وتحريرها المراكب والمياه، فمتنى سكنت الرياح ووقفت مراكب البحر عن السير وسكنت الأمواج... فهكذا حكم العالم، متى وقف الفلك المحيط عن الدوران ووقفت الكواكب عن المسير والحركات، ووقفت عند ذلك مجاري الليل والنهار والشتاء والصيف، فيبطل عند

ذلك الكون والفساد ، ويبطل نظام العالم ، وتذهب الخلائق ، وتفارق النفس الكلية الجسم الكلي ، وتقوم القيامة الكبرى. وذلك أن العالم هو إنسان كبير ، فإذا فارقت نفس العالم الجسم الكلي فقد مات الإنسان الكبير وقد قامت قيامته الكبرى.» (٣٩ : ٢٢٢-٢٢٢).

### في الزمان:

«أما الزمان عند جمهور الناس فهو مرور السنتين والشهور والأيام والساعات. وقد قيل إنه عدد حركات الفلك بالتكرر ، وقد قيل إنها مدة تُعْدُها حركات الفلك. وقد يظن كثير من الناس أن الزمان ليس بموجود أصلاً إذا اعتبر بهذا الوجه ، وذلك أن أطول أجزاء zaman السنون ، والسنون منها ما قد مضى ومنها ما لم يجيء بعد ، وليس الموجود منها إلا سنة واحدة؛ وهذه السنة أيضاً شهور منها ما قد مضى ومنها ما لم يجيء بعد ، وليس الموجود منها إلا شهراً واحداً وهذا الشهر منه أيام مضت وأيام لم تجيء بعد ، وليس الموجود منها إلا يوماً واحداً ، وهذا اليوم ساعات منها ما قد قضت ومنها ما لم تجيء بعد ، وليس الموجود منها إلا ساعة واحدة ، وهذه الساعة أجزاء منها ما قد مضى وأخر ما جاء بعد. فبهذا الاعتبار ليس للزمان وجود أصلاً.

فاما الوجه الآخر إذا اعتبر ، فالزمان موجود أبداً . وذلك أن الزمان كله يوم وليلة ، أربع وعشرون ساعة ، وهي موجودة في أربع وعشرين بقعة من استدارة الأرض تكون حولها دائماً. بيان ذلك أنه إذا كان نصف النهار في يوم الأحد مثلاً في البلد الذي طوله تسعون درجة ، فإن الساعة الأولى من هذا اليوم موجودة في البلدان التي طولها من درجة إلى خمس عشرة درجة ، وال الساعة الثانية موجودة في البلدان التي طولها من ست عشرة درجة إلى ثلاثين درجة ، وال الساعة الثالثة موجودة في البلد الذي طوله من إحدى وثلاثين درجة إلى خمس وأربعين درجة.. (وهكذا وصولاً إلى الساعة الثانية عشر التي تكون موجودة في البلدان التي طولها إلى تمام مائة وثمانين درجة). وفي مقابلة كل بقعة من هذه البقاع من استدارة الأرض ، ساعات الليل موجودة كل واحدة كنظيرتها. ولكل موضع من الأرض أقدار مختلفة من الليل والنهر... وكلما دار النهار دار الليل معه ، كل واحد منها ضد صاحبه. وكلما

زال أحدهما زال الآخر معه. فالليل والنهار يبتديان الإقبال من مشرق الأرض، ثم يسيران على مسيرة الشمس فيسبق طلوع الشمس على أول الأرض طلوعها على آخرها باشتراك عشرة ساعة، وكذلك الليل...

ثم اعلم أن من كرور الليل والنهار حول الأرض دائمًا، يحصل في نفس من يتأملها صورة الزمان كلها ، مثلما يحصل فيها صورة العدد من تكرار الواحد؛ وذلك أن العدد كله أفراده وأزواجها، صحيحه وكسره، آحاده وعشراته، ومئاته وألوافه، ليست بشيء غير جملة الأحاداد تحصل في نفس من يتأملها كما بيئنا في رسالة العدد. وهكذا الزمان ليس هو بشيء سوى جملة السنين والشهور والأيام وال ساعات، تحصل صورتها في نفس من يتأمل تكرار كرور الليل والنهار حول الأرض دائمًا. فهذه الخمسة الأشياء التي أتينا على شرحها، وهي الهيولي والصورة والمكان والزمان والحركة، محتوية على كل جسم. فمن لم يكن مرتاضاً بالنظر في هذه الأشياء، فلا يسعه النظر في أمور الطبيعة، لأنه لا يمكن له أن يعرفها كنه معرفتها البتة، ولو لم يكن مرتاضاً في الأمور الطبيعية، فلا يسعه الكلام في الأمور الإلهية، لأنه لا يمكنه أن يعرفها كنه معرفتها». (١٥: ٢٠ - ١٧: ١٩).

هذه هي أهم الأفكار والمعلومات التي قدمها لنا إخوان الصفاء في صفة العالم وكيفية عمله. وكلها ليست إلا مقدمات لمعرفة الإنسان لنفسه وإدراكه لشرطه، وهي المعرفة المنجية التي تقود إلى الانعتاق. وهذا هو موضوع الفصل القادم.

### ٣- معرفة النفس

«اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الحكماء وال فلاسفة قد أكثرت في كتبها وفي مذكراتها ذكر النفوس، وحثت تلاميذها وأولادها على طلب علم النفس ومعرفة جوهرها، لأن في علم النفس ومعرفة جواهرها، معرفة حقائق الأشياء الروحانية من أمر المبدأ والمعاد، والباري تعالى عزوجل، وملائكته، وخاصةً معرفة البعث وحقيقة القيامة... وذلك أن كل إنسان لا يعرف نفسه ولا يعلم ذاته، ولا يعلم ما الفرق بين النفس والجسد، تكون همتة كلها مصروفة إلى إصلاح أمر الجسد، ومرافقه أمر البدن، من لذة العيش والتتمتع بنعيم الدنيا، وتمني الخلود فيها، مع نسيان أمر المعاد وحقيقة الآخرة. وإذا عرف الإنسان نفسه وحقيقة جوهرها، صارت همتة في أكثر الأحوال في أمر النفس، وفكرته أكثرها في إصلاح شأنها، وكيفية حالها بعد الموت، واليقين بأمر المعاد، والاستعداد للرحلة من الدنيا، والتزوّد للمعاد، والمسارعة في الخيرات، والتوبة وتجنب الشر والمنكر والمعاصي.

فإذا فعل ذلك يزول عنه خوف الموت، وربما تمنى لقاء الله تعالى. وهذه صفة أولياء الله تعالى وعباده الصالحين، كما ذكر الله سبحانه، وأشار إليهم بقوله في كتابه على لسان نبيه محمد (ص)، في توبيخه لليهود لما زعموا أنهم أولياء الله من دون الناس، فقال لهم: (...فَمَنْتَوْا الْمُؤْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ)<sup>(١)</sup> (أي صادقين) بأنكم أولياء الله من دون الناس. وإنما يتمنى أولياء الله الموت إذا تذكروا ما وعدهم الله وأعده لهم من التحيّة والسلام. كما قال جل شاؤه: (تَحِيَّهُمْ يَوْمٌ يَكْوَنُهُ سَلَامٌ وَأَعَدَ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا)<sup>(٢)</sup> وقال: (وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ

١- سورة البقرة: الآية ٩٤.

٢- سورة الأحزاب: الآية ٤٤.

عند ربيهم يرزاًقونَ فَرِجِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يُلْحَقُوا  
بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ<sup>(١)</sup> وقد علم كل عاقل علمًا يقيناً أن  
أجساد هؤلاء قد بليت في التراب، وأن هذه الكرامة والتحية والسلام هي لأرواحهم  
ونفسهم الطاهرة الزكية. كما ذكر جل شاؤه بقوله تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّفْسُ  
الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً فَادْخُلِي فِي عِبَادِي وَادْخُلِي جَنَّتِي)<sup>(٢)</sup>  
وآيات كثيرة في القرآن في ذكر النفس وخطابها بالتأنيث، ليعلم كل عاقل أنها  
هي شيء غير الجسد، لأن الجسد مذكر لا يخاطب بالتأنيث، فكفى بهذا فرقاً  
وببياناً بين النفس والجسد.

وقد يعلم كل عاقل إذا تأمل وتفكر في أمر الجسد، أنه جسم مؤلف من  
اللحم والدم والعروق والعصب وال العظام وما شاكلاها، وأصله نطفة ودم انطمس، ثم  
(يأتي بعد ذلك) اللبن والغذاء والمأكولات والمشروبات (لهذا الجسد من أجل  
تشتيته)، ثم آخر الأمر الموت، وبعد مفارقة النفس إياه يليل ويصير تراباً، ثم يعاد  
خلقاً جديداً إذا شاء الله كما وعد، جل ثاؤه.

فأما النفس، يعني الروح، فهي جوهرة سماوية، نورانية، حية، علامه، فعالة  
بالطبع، حساسة دراكة، لا تموت ولا تفني، بل تبقى مؤيدة إما ملتدة وإما مؤتملة.  
فأنفس المؤمنين من أولياء الله وعبادة الصالحين، يُعرج بها بعد الموت إلى ملائكة  
السماء وفسحة الأفلاك، وتُخلَّى هنالك، فهي تسurg في فضاء من الروح وفسحة  
من النور وروح وراحة إلى يوم القيمة... وأما أنفس الكفار والفساق والأشرار،  
فتبقى في عماها وجهاتها، معدبة متألمة، مفتمه حزينة، خائفة وجلة إلى يوم  
القيمة. (٢٨: ٢٢٨-٢٩٠).

«واعلم يا أخي أن العلوم كلها شريقة، ونيلها عز لصحابها، وعرفانها نور  
لقلوب أهلها، وهداية وحياة لنفسهم... ولكن قيل: بعض العلوم أشرف وأفضل  
وأكرم. فأشرف العلوم وأجل المعرفة التي ينالها العقلاء المكلفوون، معرفة الله جل  
شاؤه، والعلم بصفات وحدانيته وأوصافه اللائقة به. ثم بعد هذا معرفة جوهر

١- سورة آل عمران: الآيات ١٦٩-١٧٠.

٢- سورة الفجر: الآيات ٢٧-٣٠.

النفس، وكيفية تصارييف أحوالها في جميع الأزمان الماضية والأتية والحاضرة، ثم كيفية تعلقها بالأجسام، وتدبيرها للأجساد، واستعمالها الأبدان مدة، ثم كيفية تركها لها ومفارقتها إليها، وتفردها بذاتها ولحوتها بعالمها وعنصرها وجواهرها الكلى. ثم معرفة البعث والقيمة والحضر...

واعلم يا أخي أن هذا الفن من العلوم هو لب الألباب، وإليه تُدب ذوي العقول الراجحة والحكمة الفلسفية دون غيرهم من الناس، لأن هذا الفن من العلم والمعارف آخر مرتبة ينتهي إليها الإنسان في المعرف، مما يلي رتبة الملائكة<sup>(١)</sup>. ومن أجل هذا هو مكلف متبعد وقادص نحوه، منذ يوم (أن) خلقه الله تعالى إلى يوم يلقاء، فيوفيه حسابه، وهو الفرض الأقصى من وجود النفس وتعلقها بالأجساد، ونشوئها معها وتميمها وتكاملها.

واعلم يا أخي أيديك الله وإيانا بروح منه، أنك إذا أردت النظر في هذا العلم الشريف، والبحث عن هذا السر اللطيف، تحتاج إلى أن تقصد إلى أهله وتسأله عنـه، كما يقصد في سائر العلوم والصناعـع إلى أهـلـها، كما قيل: استعينوا على كل صناعة بأهـلـها.

واعلم أن أهل هذه الصناعة، وعلماء هذه الأسرار هم إخواننا الكرام الفضلاء (= إخوان الصفاء). فانظر يا أخي فيما قالوا، وتأمل ما وصفوه من حقائق الأشياء التي أنت مُقرّ بها بلسانك، وتومن بقلبك، ثم تفكـرـ فيما تسمع، وتأمل ما يوصف لك، وميزـهـ بيـصـيرـتكـ، واعرضـهـ على عـقـلكـ الذي هو حـجـةـ اللهـ عـلـيـكـ، والقاضـيـ بيـنـكـ وبيـنـ أـبـنـاءـ جـنـسـكـ، فإنـ اـتـضـحـتـ لكـ حـقـيقـةـ ماـ تـسـمـعـ، وتصورـتـ ماـ يـصـفـونـ، وتيـقـنـتـ ماـ يـخـبـرونـ، فـبـتـوـقـيـقـ منـ اللهـ وـهـدـيـةـ منـهـ... وإنـ لمـ يـتـقـقـ لكـ ياـ أـخـيـ لـقاءـ أحدـ منـ أـهـلـ هـذـهـ الصـنـاعـةـ، بـحـيـثـ أـنـ تـسـأـلـهـ عنـ حـقـيقـةـ هـذـاـ السـرـ... فـأـسـلـكـ فيـ هـذـاـ الـبـحـثـ وـالـنـظـرـ طـرـيـقـ الـحـكـمـاءـ النـجـباءـ، وـاسـتـعـمـلـ الـقـيـاسـ الـبـرـهـانـيـ الـذـيـ هوـ مـيزـانـ الـعـقـولـ، كـمـاـ وـصـفـ فيـ الـمـنـطـقـ. وـقـدـ بـيـنـاـ منـ عـلـمـ الـمـنـطـقـ، فيـ رـسـائـلـ شـبـهـ المـدـخـلـ وـالـمـقـدـمـاتـ ماـ فـيـهـ كـفـاـيـةـ» (٣٨: ٣٠٢-٣٠١).

---

١- سوف نرى في الفصل القادم أن نفوس العارفين ستنتقل إلى المرتبة الملائكية بعد موافقة أجسادهم

وبما أن معرفة النفس التي تقود إلى معرفة الله، هي الفرض الأقصى من العلوم، فإنها ندب إخوان الصفاء رسائلهم كلها، وهي غاية كل تعليم فلسفى: «واعلم يا أخي، أيدك الله وايانا بروح منه، بأن غرض الفلاسفة الحكماء من النظر في العلوم الرياضية، وتحريجهم تلامذتهم بها، إنما هو السلوك والتطرق منها إلى علوم الطبيعيات؛ وأما غرضهم من النظر في الطبيعيات فهو الصعود منها والترقي إلى العلوم الإلهية، الذي هو أقصى غرض الحكماء، والنهاية التي إليها يرتفق بالمعارف الحقيقة. ولما كان أول درجة من النظر في العلوم الإلهية هو معرفة جوهر النفس، والبحث عن مبدئها من أين كانت قبل تعلقها بالجسد، والفحص عن معادها إلى أين تكون بعد فراق الجسد (ذلك الفراق) الذي يسمى الموت، وعن كيفية ثواب المحسنين كيف يكون في عالم الأرواح، وعن جزاء المسيئين كيف يكون في دار الآخرة. وخصلة أخرى أيضاً، لما كان الإنسان مندوباً إلى معرفة ربه، ولم يكن له طريق إلى معرفته إلا بعد معرفة نفسه، كما قال الله تعالى: (وَمَن يُرْغَبُ عَنْ مُلْكِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مِنْ سَفَهَ نَفْسَهُ...)<sup>(١)</sup> أي جهل النفس؛ وكما قيل: من عرف نفسه فقد عرف ربه. وقد قيل أيضاً: أعرفكم بنفسه أعرفكم بربه. (إذاً) وجب على كل عاقل طلب معرفة النفس ومعرفة جوهرها، وتهذيبها. وقد قال الله تعالى: (وَنَفْسٌ وَمَا سَوَّاهَا فَاللَّهُمَّا فُجُورُهَا وَتَقْوَاهَا قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا)<sup>(٢)</sup> ... وأيات كثيرة في القرآن دلالات على وجود النفس وعلى تصرفات حالاتها، وهي حجة على الجرميين<sup>(٣)</sup> المنكرين أمر النفس ووجودها.

وأما أولئك الحكماء الذين كانوا يتكلمون في علم النفس قبل نزول القرآن والإنجيل والتوراة، فإنهم لما بحثوا عن علم النفس بقرائط قلوبهم، واستخرجوا معرفة جوهرها بنتائج عقولهم، دعاهم ذلك إلى تصنيف الكتب الفلسفية، ولكنهم لما طولوا الخطب فيها، وتقللها من لغة إلى لغة من لم يكن فهم معانيها ولا عرف أغراض

١- سورة البقرة: الآية ١٣٠.

٢- سورة الشمس: الآيات ١٠-٧.

٣- من جرم، وهو أي جسم مادي. ويطلق الاسم عادة على الأجرام السماوية. والمقصود من الجرميين هنا هو الماديين - المؤلف

مؤلفيها، انغلق على الناظرين في تلك الكتب فهم معانيها، وتنقلت على الباحثين أغراض مصنفيها، ونحن قد أخذنا لبَّ معانيها وأقصى أغراضها وأضعيفها، وأوردناها بأوجز ما يمكن من الاختصار في اثنين وخمسين رسالة». (٢٨: ١، ٧٥-٧٧).

«ثم اعلم أن الأمور الإلهية هي الصور المجردة من الهيولى، وهي جواهر باقية خالدة لا يعرض لها الفساد والآفات، كما يعرض للأمور الجسمانية. واعلم أن نفسك هي إحدى تلك الصور، فاجتهد في معرفتها لعلك تخلصها من بحر الهيولى وهاوية الأجسام وأسر الطبيعة التي وقعن فيها بجنابة كانت من أبينا آدم عليه السلام، حين عصى ربه فأخرج هو وذريته من الجنة التي هي عالم الأرواح، وقيل لهم: (...قَالَ أَهْبِطُوكُمْ بِعَضْكُمْ لِيَعْصِيَ عَدُوًّا وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقْرٌ وَمَنَاعٌ إِلَى حِينٍ... فِيهَا تَمُوْتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ)»<sup>(١)</sup> ... وقيل: (انطلقو إلَى ظُلُّ ذِي تَلَاثَ شَعَبٍ)<sup>(٢)</sup>، هو عالم الأجسام ذو الطول والعرض والعمق...».

واعلم أن النفس بمجردها لا تلحقها الآلام والأمراض والأسقام والجوع والعطش والحر والبرد والغموم والهموم والأحزان ونواتب الحدثان، لأن هذه كلها تعرض لها من أجل (= بسبب) مقارنتها للجسد، لأن الجسد جسم قابل للآفات والفساد والاستحالة والتغير، فاما النفس فإنها جوهرة روحانية، فليس لها من هذه الآفات شيء.

واعلم أنه قد ذهب على أكثر أهل العلم معرفة أنفسهم، لتركهم النظر في علم النفس، والبحث عن معرفة جواهيرها، والسؤال من العلماء العارفين بعلمها؛ ولقلة اهتمامهم بأمر أنفسهم وطلب خلاصتها من بحر الهيولى وهاوية الأجسام، والنجاة من أسر الطبيعة...

وانما قلة رغبتهم فيها لقلة تصديقهم بما أخبرت به الأنبياء، عليهم السلام، وما أشارت إليه الفلسفه والحكماء... فانصرفت هم نفوسهم كلها إلى أمر هذا الجسد المستحيل (= المتغير من حال إلى حال)، وجعلوا سعيهم كله لصلاح معيشة الدنيا... وصيروا نفوسهم عبيداً لأجسادهم، وأجسادهم مالكة لنفوسهم...

١- سورة الأعراف: الآيات ٤٤-٤٥.

٢- سورة المرسلات: الآية ٣٠.

فهل لك يا أخي بأن تنظر إلى نفسك، وتسعى في صلاحها، وتطلب نجاتها... وأن ترحب في صحبة أصدقاء لك نصيحة، وإخوان لك فضلاء (= إخوان الصفاء)، وادين لك كرماء، حريصين معاونين لك على صلاحك ونجاتك مع أنفسهم... بأن تسلك مسلكهم، وتقصد قصدهم، وتخلص سرك معهم، وتخلق بأخلاقهم، وتسمع آقاوyleمهم، لتعرف اعتقادهم... إذا دخلت مدینتنا الروحانية، وسررت بسيرتنا الملكية، وعملت بسنننا الزكية، وتقهقحت في شريعتنا العقلية، فلعلك تؤيد بروح الحياة، لتظر إلى الملا الأعلى، وتعيش عيش السعداء، مخلداً مسروراً أبداً، بنفسك الباقي الشريفة الشفافة الفاضلة، لا بجسدك المظلم الثقيل المستحيل الفاسد الفاني». (١٥: ٢١-٢٢).

«واعلم يا أخي إنما ذهب على الذين ينكرون فعل الطبيعة، علم النفس، وخفى عليهم معرفتها، من أجل أنهم طلبوا إدراكها بالحواس، فلم يجدوها، فأنكروا وجودها. وأما الذين أقرروا بالنفس وأدركوا وجودها، فإنما عرفوا ذلك بالأفعال الصادرة عنها في الأجسام؛ وذلك أنهم اعتبروا أحوال الجسم، فوجوده لمجرده لا فعل له البُتَّة، ولا للأعراض الحالة فيه، وإنما الأفعال كلها للنفس؛ وأما الجسم وأعراضه فإنها للنفس بمنزلة أدوات وآلات لصانع يُظهر بها ومنها أفعاله، كما يُرى ذلك من الصناع البشريين، فإنهم بأدوات جسمانية يُظهرون صناعاتهم في الأشياء، مثل ذلك النجار، فإنه يُظهر أفعاله في الخشب، الذي هو جسم طبيعي، بآلات وأدوات جسمانية، كالفأس والمنشار وما شاكلها، وكلها أجسام صناعية. وأجسام الصناع هي أيضاً من الأجسام الطبيعية، وهي آلات لنفوسهم وأدوات لها، يُظهرون بها (= الأجسام) صناعتهم وأفعالهم... إذ قد بان أنه لا فعل إلا للنفس، وأنها تفعل أفعالها بقوتها في الأجسام، وأن الأجسام كلها أدوات ومفعولات لها، كما أن الفكر والعلم آلات للنفس في إدراك المعلومات والمعقولات، وإخراجها من القوة إلى الفعل». (١٨: ٦٣-٦٤).

«ثم اعلم أن لكل شيء من الموجودات قسطاً من السعادة قلتُ ألم كثرتْ، وهي أن يبقى ذلك الشيء موجوداً أطول ما يمكن على أحسن حالاته وأتم نهاياته. ولكن أسعد السعادات وأتم النهايات وأرفع المقامات، ما يناله أولياء الله

الذين هم صفوته وأهل مودته، وهو ثلات خصال: أولها معرفتهم بربهم، والثانية قصدهم نحوه بهمهم، والثالثة طلابهم مرضاته بسعيهم وأعمالهم. فأما معرفتهم بربهم، فهو أن يعلم أن كل نفس جزئية هي قوة منتجسة فائضة من النفس الكلية؛ ويعلم أن النفس الكلية هي أيضاً قوة منتجسة فائضة من العقل الكلي؛ ويعلم أن العقل الكلي هو أيضاً نور فائض من وجود الباري تعالى؛ ويعلم أن الله تعالى هو نور الأنوار ومحض الوجود ومعدن الجود ومعطي الفضائل والخيرات والسعادات، وهو باق أبداً سرداً؛ وأن النفس الجزئية هي أيضاً أنوار وضياء وإشراقات فائضة من النفس الكلية متباينة منها في العالم... فهذا أصل علم أولياء الله تعالى ومعرفتهم بربهم. وأما قصدهم نحوه بهم تفوسهم، فإنه فكرتهم (= تفكيرهم) آناء الليل وأطراف النهار في عجائب مصنوعاته وغرائب مخترعاته وأصناف خلائقه، واعتبارهم تصارييف أحوالها، وكيفية الوصول إليها وإلى صانعها وباريها»... (٣٩، ٣٤٢).

«واعلموا أيها الإخوان، أيدكم الله وإيانا بروح منه، أنه لا يمكن الوصول إلى هناك إلا بختين: إحداهما صفاء النفس، والأخرى استقامة الطريقة. فأما صفاء النفس فلأنها لبُّ جوهر الإنسان، فإن اسم الإنسان إنما هو واقع على النفس والبدن؛ فأما البدن فهو هذا الجسد المرئي المؤلف من اللحم والدم والعظام والعروق والعصب والجلد، وما شاكله، وهذه كلها أجسام أرضية مظلمة ثقيلة متغيرة فاسدة؛ وأما النفس فإنها جوهرة سماوية روحانية حية نورانية خفيفة متحركة غير فاسدة، علامَة دراكَة لصور الأشياء؛ وإن مَثَلَها في إدراكيها صور الموجودات، من المحسوسات والمعقولات كمثل المرأة، فإن المرأة إذا كانت مستوية الشكل مجلوة الوجه، تتراءى فيها صور الأشياء الجسمانية على حقيقتها... وأيضاً إن كانت المرأة صدئة الوجه، فإنه لا يتراهى فيها شيء البتة.

فهكذا أيضاً حال النفس، فإنها إذا كانت عاملة ولم تتركم عليها الحالات، طاهرة الجوهر لم تتدنس بالأعمال السيئة، صافية الذات لم تتصدأ بالأخلاق الرديئة، وكانت صحيحة الهمة لم تعوج بالآراء الفاسدة، فإنها تتراءى في

ذاتها صور الأشياء الروحانية التي في عالمها، فتدركها النفس بحقائقها، وتشاهد الأمور الغائبة عن حواسها بعقلها وصفاء جوهرها، كما تشاهد الأشياء الجسمانية بحواسها، إذا كانت حواسها صحيحة سليمة. وأما إذا كانت النفس جاهلة غير صافية الجوهر، وقد تدنس بالأعمال السيئة أو صدئت بالأخلاق الرديئة أو اعوججت بالأراء الفاسدة، واستمرت على تلك الحال، بقيت محجوبة عن إدراك حقائق الأشياء الروحانية، وعاجزة عن الوصول إلى الله تعالى، ويفوتها نعيم الآخرة، كما قال الله تعالى: (كَلَّا لِإِنْهُمْ عَنِ رَبِّهِمْ يَوْمَئِنُ لِمَحْجُوبُونَ) <sup>(١)</sup>

... واعلموا أيها الإخوان، أيدكم الله بروح منه، أن النفس إذا عمت عن أمر عالمها، وتوهمت أنه لا وجود لها إلا على هذه الحال التي هي عليها الآن في دار الدنيا، فتحرصن عند ذلك على البقاء في الدنيا، وتتمنى الخلود فيها، وترضى بها وتطمئن إليها، وتيأس من الآخرة وتنسى أمر المعاد، كما ذكر الله تعالى: (...وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُوا بِهَا...) <sup>(٢)</sup> وقال: (...يَئِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورِ) <sup>(٣)</sup> ... فإذا جاءت سكرة الموت التي هي مفارقة النفس الجسد وترك استعمال الجسم، وفارقته على كره منها وبقيت عند ذلك فارغة من استعمال البدن وإدراك المحسوسات، تراجعت إلى ذاتها لتنهض فلا يمكنها النهوض من ثقل أوزارها، ومن أعمالها السيئة وعادتها الرديئة <sup>(٤)</sup>، كما قال تعالى: (...يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ...) <sup>(٥)</sup> فعند ذلك يتبين لها أنها قد فاتتها اللذات المحسوسات التي كانت لها بتوسط البدن، ولم تحصل لها اللذات المعقولات التي في عالمها، فعند ذلك تبين لها أنها قد خسرت الدنيا والآخرة». (٤٢ : ٤ - ٦).

١- سورة المطففين: الآية ١٥.

٢- سورة يونس: الآية ٧.

٣- سورة الممتحنة: الآية ١٣.

٤- إن فكرة الأوزار الثقيلة التي تمنع صاحبها من النهوض، عند إخوان الصفاء، تشبه مفهوم الكارما في الهندوسية والبوذية، والكارما هي الفعل وجزاؤه، فالإنسان الصالح يراكم كارما إيجابية تعين روحه على الترقى ثم الانتعاق، أما الإنسان السين فيراكم كارما سلبية تثقل على روحه وتبيحها في العالم المادي اسيرة دورة التنا藓 - المؤلف

٥- سورة الأنعام: الآية ٣١.

ويورد الإخوان في الرد على من ينكر وجود النفس هذا الخطاب المنطقي:  
«أخبرنا أيها الأخ: هل أنت عالم ومتيقن بأن مع هذا الجسد الطويل العريض العميق، يعني الجسد المركب من اللحم والعظم والعصب والعروق، المؤلف من الأخلاط الأربع التي هي الدم والبلغم والمرتان (= المرة الصفراء والمرة السوداء)، التي كلها أجسام أرضية مظلمة غليظة منتهة، متغيرة فاسدة، جوهراً آخر هو أشرف منه وهو النفس التي هي جوهرة روحانية، بسيطة حية، سماوية شفافة، وهي المحركة لهذا الجسم، المدببة له، المظيرة به ومنه أفعالها وأقوالها وعلومها؛ أو تقول إنه ليس هنا شيء آخر غير هذا الجسد المرئي المحسوس، المتغير الفاسد، المستحيل الحالك، الذي إذا أصابه حَرَّ ذاته، أو إن أصابه برد جمد، وإن نام بطلت حواسه، وإن انتبه لا يشعر بوجوده، وإن تقل لا يدرى أين كان، وأن ترك لا يتحرك، وإن حُرِّك لا يحس بذاته، جاهم لا يعلم شيئاً، وإن لم يُسْقَ جفًّا عشطاً، وإن لم يُطعم ذبل، وإن طعم امتلاً من الدم والصديد والبول والغائط، كأنه رب مجصص ظاهره، مملوء من القاذورات باطنـه، إن مات نـنـ، وإن لم يـدـنـ اـفـتـضـ، وإن عـاشـ فهو في العـذـابـ والـشـقاءـ.

أتـرىـ أنـ الفـاعـلـ لـهـذـهـ الأـفـعـالـ الـمحـكـمـةـ،ـ وـالـصـنـائـعـ الـمـتـفـتـنـةـ الـتـيـ تـظـهـرـ عـلـىـ آـيـدـيـ الـبـشـرـ،ـ هـوـ هـذـاـ الـجـسـدـ وـحـدـهـ وـالـنـاطـقـ بـهـذـهـ الـلـفـاتـ الـمـتـبـاـيـنـةـ وـالـمـتـكـلـمـ بـهـذـهـ الـأـقـاوـيلـ الـمـخـلـفـةـ،ـ وـالـمـخـبـرـ عـنـ الـأـمـوـرـ الـمـنـقـضـيـةـ مـعـ الـأـزـمـانـ الـمـاضـيـةـ...ـ وـالـمـسـتـبـطـ غـرـائـبـ الـعـلـومـ مـنـ خـواـصـ جـواـهـرـ الـعـدـدـ وـأـشـكـالـ الـهـنـدـسـةـ،ـ وـتـأـلـيـفـ الـلـحـونـ،ـ وـتـشـرـيـجـ الـأـجـسـادـ،ـ وـتـرـكـيـبـ الـأـفـلـالـ،ـ وـحـاسـبـ حـرـكـاتـ الـكـواـكـبـ...ـ هـلـ هـوـ هـذـاـ الـجـسـدـ وـحـدـهـ؟ـ أـوـ تـسـبـ هـذـهـ الـعـلـومـ وـالـأـقـاوـيلـ وـالـفـضـائـلـ إـلـىـ مـزـاجـ الـجـسـدـ...ـ وـالـمـزـاجـ عـرـضـ مـنـ الـأـعـرـاضـ،ـ وـهـوـ أـحـدـ الـأـشـيـاءـ الـتـيـ ذـكـرـتـاهـاـ؟ـ فـقـدـ بـعـدـ مـنـ الـصـوـابـ مـنـ قـالـ هـذـاـ الـقـوـلـ،ـ وـعـمـيـ عنـ مـعـرـفـةـ حـقـائـقـ الـأـشـيـاءـ مـنـ اـعـتـقـدـ هـذـاـ الرـأـيـ؛ـ وـأـوـلـ غـفـلـةـ دـخـلتـ عـلـيـهـ جـهـالـتـهـ بـجـوـهـرـ نـفـسـهـ وـتـرـكـهـ طـلـبـ مـعـرـفـةـ ذاتـهـ...ـ

...ـ وـإـنـ كـنـتـ مـقـرـأـ،ـ أـيـهـاـ الـأـخـ الـبـارـ الرـحـيمـ،ـ بـأـنـ مـعـ هـذـاـ الـجـسـدـ جـوـهـرـاـ آخرـ هوـ أـشـرـفـ مـنـهـ،ـ وـأـنـ هـذـهـ الـأـفـعـالـ وـالـأـقـاوـيلـ وـالـعـلـومـ وـالـفـضـائـلـ إـلـىـهـ تـسـبـ،ـ وـمـنـهـ تـبـدوـ،ـ وـهـوـ الـمـظـهـرـ مـنـ هـذـهـ الـأـشـيـاءـ،ـ فـقـدـ قـلـتـ صـوـابـاـ،ـ وـأـقـرـرـتـ بـالـحـقـ

وأنصفت في الجواب. فخربنا عن هذا الجوهر الشريف، هل يمكن أن يُعرف ما هو؟ وكيف كونه مع الجسد؟ باختيار منه، أو مضطر أن يكون معه؟ أو هل تعرف أين كان قبل أن يُقرن بهذا الجسد، وأين يذهب إذا فارقه؟ أو تقول إنني لا أدرى؟ وهل ترضى من نفسك الجهل بهذا المقدار من العلم أن تقول: إن هذا العلم ليس في طاقة الإنسان أن يعلمه، وكيف يسُوغ لك هذا القول، والعلماء مقررون أجمع، وأنت منهم، بأن معرفة الله واجبة على كل عاقل؟ وكيف يستوي للعبد إذا معرفة ربه وهو لا يعرف نفسه؟... وأنت تعلم أيها الأخ أن نفس الإنسان أقرب إليه من كل قريب، فكيف يستوي لك أن تقول: لا يمكن أن يعلم الإنسان نفسه ويعلم غيرها من الأشياء البعيدة الغائبة عن حواسه وعقله؟» (٤٨ : ٤ ، ١٩١ - ١٩٣).

وفي تعريفهم للحياة والموت يرى الإخوان أن الحياة هي استعمال النفس للجسد بعد ارتباطها به، وأنه لا حياة للجسد بمفرده، لأن حياته عرضية لمحاورة النفس إياها، فإذا فارقته بلي وعاد إلى التراب، بينما تستأنف النفس حياتها إما في مستوى أعلى من الوجود أو في مستوى أدنى تبعاً لأعمالها. فالموت هو قناء للجسد وولادة للروح:

«فأعلم أنه إذا فكر العاقل العالم في تركيب هذا الجسد وما هو عليه من إتقان البنية وإحكام الصنعة... وكيفية ابتدائه من النطفة، وتنميته في الرحم، ونشوئه في أيام الصبا، وتكميله في أيام الشباب، وتضجيه في أيام الكهولة، فيرى أنه في غاية الكمال والحكمة والإتقان. ثم إذا تفكر في أيام الشيخوخة وفي ذهاب قوته وتغييرات رونقه وإدباره، ثم هدمه بالموت، وتغيره بعد ذلك بالانتفاخ والنتن، وفساده، ثم كيف يبلى في التراب ويضمحل، ولا يعرف ما وجه الحكمة فيه، فيتحير ويشكك ويضل عن الصواب. فمن أجل هذا احتجنا أن نذكر في هذه الرسالة الموت والحياة، ونبين ما الحكمة في خلقهما وكونهما.

وأعلم أنه إذا فكر العاقل الليب في خلقة الرحم وحال المشيمة، وكون الجنين من النطفة، وكيفية ذلك المكان (أي الرحم)، وما قد أعدَّ هناك من المرافق والمراافق لتميم الخلقة وتكامل الصورة، فيراها في غاية الحكمة وإتقان الصنعة من الصواب، وما يتعجب منه أولو الألباب. ثم إذا فكر في حال الولادة،

وكيف ينقلب (الجني) في الرحم، وتتخرق المشيمة وتقطع تلك الأوتار، وتسترخي تلك الرباطات التي كانت تمسك الجنين هناك، وكيف يسيل الدم والرطوبات المعدة التي كانت هناك لمرافقه، وما تلقاء الوالدة من الجهد والشدة، فإنه يرى شيئاً يدهش العقل ويحير أولي الأ بصار والألباب.

ولكن لما كان من حالٍ ما يُنقل إليه الجنين من فسحة هذا العالم وطيب نسيمه وإشراق أنواره، وما يستأنف الطفل من العمل في مستقبل العمر من لذة العيش والتمتع بنعيم الدنيا، وإذا قدر الله ونجاه من ذلك المكان الضيق المظلم الناقص الحال (= الرحم)، بالإضافة إلى أحوال هذه الدار من التصرف والتقلب، فيرى أن الحكمة والصواب كان في الخروج من هناك.

فهكذا ينبغي لك يا أخي أن تعتبر لتعلم أن حال النفس مع الجسد كحال الجنين في الرحم، وأن حالها بعد الموت كحال الطفل بعد الولادة؛ لأن موت الجسد ولادة النفس، وكذلك ولادة الطفل ليست شيئاً سوى خروجه من الرحم، وكذلك ولادة النفس ليست هي شيئاً سوى مفارقة النفس إياه (أي للجسد الذي خرج من الرحم).

(أما في ماهية الحياة) فنقول: اعلم أن الموت والحياة نوعان: جسدي ونفساني. والحياة الجسدانية ليست شيئاً سوى استعمال النفس الجسد، والموت الجسدي ليس شيئاً سوى تركها استعماله، مثلما أن اليقظة ليست سوى استعمال النفس الحواس، وليس النوم شيئاً سوى تركه استعمالها.

«فاما النفس فهياتها ذاتية لها، وذلك أنها بجوهرها حية بالفعل، علامه بالقوة، فعالة في الأجسام والأسκال والنقوش والصور طبعاً، وأن موتها هو جهاتها بجوهرها، وغفلتها عن معرفة ذاتها؛ وأن ذلك عارض لها من شدة استغراقها في بحر الهوى، ولبعد ذهابها في هاوية الأجسام...»

اعلم أن الجسد ميت بجوهره، وأن حياته عرضية لجاورة النفس إياه، كما أن الهواء مظلم بجوهره، وإنما ضياؤه بإشراق نور الشمس عليه والقمر والكواكب. والدليل على أن الجسد ميت بجوهره ما يُرى من حاله بعد مفارقة النفس إياه له، كيف يتغير ويفسد ويلاشي ويرجع إلى التراب». (٢٩ : ٣ ، ٤٠ - ٣٨).

وأثناء فترة ارتباط النفس بالجسد، ما بين مسقط النطفة في الرحم وفجوة القبر، يكون الجسد عالة على النفس وعبيداً، لا تستريح منه إلا بمفارقته: «فمن عيوب هذا الجسد كون النفس كمحبوس في كنيف (= مرحاض)، لأن الكنيف بالحقيقة هو هذا الجسد، فهو ينبوع لكل قاذورات من وسخ وبول وغائط ومخاط وبصاق ودم وصدير ولعاب وعرق نتن وبخر وصنان. وإن كل ما يكون في الكنيف من القاذورات فمهما (أي من الجسد) يخرج وفيه يتكون؛ فأوله نطفة قذرة وأخره جيفة منته، وما بين الحالتين مملوء عنزة، والنفس على دوام الأوقات (مشغولة) في تنظيفه وغسله وتقيته ومداواته وستر عوراته، وحفظه من آفات الحر والبرد والجوع والعطش والصدمة والضربة، والآفات العارضة التي لا يُحصى عددها.

وبالجملة، فليس في العالم نتن ولا نجاسة ولا قاذورة ولا جيفة إلا منه. ومن وجه آخر فنقول: مثل النفس مع الجسد كعابر صنم يبعده، بالليل والنهر؛ وذلك أن النفس إذا تركت تعلم العلم وعبادة الله عز وجل، والنظر في أمور معادها بعد فراق الجسد... واشتغلت بما يكون فيه صلاح الجسد من الأكل والشرب واللباس والمسكن والمركب وما شاكلها من أنواع زينة الدنيا، تكون كأنها هودي (= يهودي) يبعد صنمها كما ذكر تعالى: (أَفَرَأَيْتَ مَنْ أَحْجَدَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَحَتَّمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غَشاوةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ<sup>(١)</sup>)

ومن وجه آخر فنقول: الجسد كأنه كافر محجوب عن الله تعالى، لا يعرفه ولا يدرى من خلقه ورزقه. ومن وجه آخر، كأنه صاحب بدعة يدعوه على هواه، ويريد أن تكون الأمور بمراده. ومن وجه آخر، كأنه جاهل عجول لا ينظر في الواقع. وأيضاً كأنه عدو للنفس يُظهر الصدقة ويكتوم العداوة. وأيضاً كأنه شيطان من كثرة الوساوس. وأيضاً كأنه إبليس يدعوه إلى العداوة. وأيضاً كأنه ميت على جنازة حملتها النفس على كتفها لا تستريح منه، يا ولتها، حتى

إذا دفنته في التراب. وأيضاً كأنه غيم بين أبصار الناظرين ونور الشمس، لأن ظلمات أخلاق الجسد تمنع عن النظر إلى نور العقل، وهو يمطر الآمال وينسى الآجال». (٢٩ : ٤٠٠). وأيضاً:

«مثيل هذه النفس الجزئية، مع شرف جوهرها، وما هي عليه من غربتها في هذا العالم الجسماني، وما قد ابتليت به من آفات هذا الجسد وفساد هيولاه، كمثل رجل حكيم في بلد الغربة قد ابتلي بعشق امرأة رعناء، فاجرة جاهلة، سيئة الأخلاق، رئيسة الطبع، وهي في دائم الأوقات تطالبه بالأكلات الطيبة، والمشروبات اللذيدة، والملبوسات الفاخرة، والمسكن المزخرف والشهوات المردية؛ وإن ذلك الحكيم، من شدة محبته لها وعظم بلائه بصحبتها، قد صرف كل همته إلى إصلاح أمرها، وأكثر عنايته بتدبیر شأنها، حتى نسي أمر نفسه وإصلاح شأنه، وبلدته التي خرج منها، وأقرباء الدين نشأ معهم أولاً، ونعمته التي كان فيها بدئاً». (٤٨ : ٤).

على أن مثالب الجسد هذه، لا تعني عند إخوان الصفاء رفضه بشكل كلي، وإنما رفض العبودية له والانصياع لكل رغباته. فالإنسان مشوه في تكوينه مؤلف من جسد ونفس، وكما سترى فيما بعد فإن هذا الجسد هو الصراط المستقيم الذي تجوز عليه النفس مرتفقة نحو الدرجات العليا:

«واعلم يا أخي بأن الصفات المختصة بالجسد بمجرده، هي أن الجسد جوهر جسماني طبيعي... وهو متكون من الأخلالات الأربع التي هي الدم والبلغم والمرتان، المتولدة من الغذاء الكائن من الأركان الأربع التي هي النار والهواء والماء والأرض، ذوات الطبائع الأربع التي هي الحرارة والبرودة والرطوبة والجفون، وهو منفسد ومتغير ومستحيل وراجع إلى هذه الأركان الأربع بعد الموت... أما الصفات المختصة بالنفس بمجردها، فهي أنها جوهرة روحانية سماوية نورانية، حية بذاتها، علامنة بالقوة، فعالة بالطبع، قابلة للتعليم، فعالة في الأجسام ومستعملة لها، ومتتممة للأجسام الحيوانية والنباتية إلى وقت معلوم؛ ثم إنها تاركة لهذه الأجسام ومفارقة لها، وراجعة إلى عنصرها ومبنيها... وأعيذك أيها الأخ البار الرحيم أن تكون من الذين ذمهم رب العالمين بقوله: (...لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُنْصِرُونَ بِهَا

وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِدُونَ...)<sup>(١)</sup>  
أفترى ذمهم من أجل أنهم لم يكونوا يعيشون أمر معيشة الدنيا؟ إنما ذمهم لأنهم لم  
يكونوا يفكرون في أمر الآخرة والمعاد...

ولما تبين أن أكثر أمور الإنسان، وتصرف أحواله متباينة متضادة، من أجل أنه جملة مجموعة من جواهرين متباينين، جسد جسماني ونفس روحانية، صارت قناته أيضاً نوعين: جسمانية كمالاً ومتع الدنيا، وروحانية كالعلم والدين. وذلك أن العلم قنية للنفس كما أن المال قنية للجسد، وكما أن الإنسان يتمكن بالمال من تناول اللذات من الأكل والشرب في الحياة الدنيا، فهكذا بالعلم ينال الإنسان طريق الآخرة وبالدين يصل إليها، وبالعلم تضيء النفس وتشرق وتصبح، كما أن بالأكل والشرب ينمى الجسد ويزيد ويربو ويسمن. فلما كان هكذا، صارت المجالس أيضاً اثنين: مجلس للأكل والشرب، واللهو واللعب، واللذات الجسمانية من لحوم الحيوان ونبات الأرض، لصلاح هذا الجسد المستحيل الفاسد الفاني، ومجلس للعلم والحكمة وسماع روحاني، من لذة النقوس التي لا تبدي جواهرها ولا ينقطع سرورها في الدار الآخرة... فلما كانت المجالس اثنين صار أيضاً السائلون اثنين، واحد يسأل حاجة من عرض الدنيا لصلاح هذا الجسد ولجرّ المنفعة إليه، أو لدفع المضرّ عنه، وواحد يسأل مسألة من العلم لصلاح أمر النفس وخلاصها». (٦: ٢٦٠-٢٦١).

والجسد والنفس مرتبطان إلى درجة أن آلام الجسد ولذاته تلحق النفس، ولكن آلام النفس ولذاتها لا تلحق الجسد:

«اعلم أن جميع اللذات التي تجدها النفس الإنسانية نوعان: منها ما تجدها بمجردها، ومنها ما تجدها بتتوسط الجسد. و (ما تجده بتتوسط الجسد) هي سبعة أنواع: أحدها المدركات باللمس بطريق النظر من محاسن الألوان والأشكال والنقوش وال تصاویر والأصباغ الطبيعية منها والصناعية جميعاً؛ والثاني المدركات بطريق السمع من الأصوات والألحان والنغم والمدح والثناء وما شاكلها؛ والثالث

١- سورة الأعراف: الآية ١٧٩.

المدركات بطريق الذوق من الطعوم الموافقة لشهواتها؛ والرابع الملموسات المقوية لأخلاق جسدها؛ والخامس المشمومات الملائمة لمزاج أخلاقه؛ والسادس لذة الجماع؛ والسابع لذة الانتقام. وهذه كلها لذات تجدها النفس بتوسيط الجسد مرتين: إحداهما عند مباشرة الحواس لها، والأخرى عند ذكرها (= تذكرها) بعدها. مثال ذلك إذا رأى المرء وجهاً حسناً، أو زينة من محاسن الدنيا، فإن النفس تجد عند رؤيتها سروراً لها ولذة، ثم إذا غابت عن رؤية العين بقيت تلك المحاسن مصورة في فكر النفس، وكلما لمحت هي ذاتها ونظرت إلى جوهرها رأت تلك الرسوم المصورة في فكرها، فسررت بها والتذكرة، وتذكرت تلك المحسوسات، وهكذا سائر المحسوسات... وليس التفكير والتذكرة شيئاً سوى لمحات النفس ذاتها ونظرها إلى جوهرها، ورؤيتها رسوم تلك المحسوسات مطبوعة في ذاتها كما ينطبع نقش الفص في الشمع المختوم. فهذه الملاذ والآلام وإن كانت لا تصل إلى النفس إلا بتتوسط الجسد، فقد تجدها بعد غيبة المحسوسات عن مباشرة الحواس لها؛ فيدل هذا على أن النفس لها لذة تجدها بعد مفارقة الجسد أيضاً كما تجد لذة المحسوسات بعد مفارقتها وغيابها.

«أما اللذات الروحانية التي تجدها النفس بمجردتها فهي... ما تجدها من اللذة والسرور والفرح عند تصورها حقائق الموجودات من المحسوسات والمأكولات جميعاً؛ والثانية ما تجدها عند اعتقادها الآراء الصحيحة ومذاهبيها الحميضة؛ والثالثة ما تجدها عند عنودية أخلاقها الكريمة وعاداتها الجميلة؛ والرابعة ما تجده من الفرح والسرور ولذة عند ذكر أعمالها الزكية وأفعالها الخيرة. وهذه اللذات مشتركة بين الإنسان وبين الملائكة، وأضدادها من الآلام، مشتركة بين الإنسان والشياطين».

«وأما بيان ما يلحق النفوس من اللذة والآلام في اعتقاداتها ومعارفها وجهالاتها وأخلاقها وأعمالها، فاعلم أن الإنسان إذا كانت أعماله سيئة وأفعاله قبيحة، فإن نفسه تكون مرتبة مرعوبة مضطربة متمثلة، كما ذكر تعالى في صفة المنافقين فقال: (...يَحْسِبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُوُ فَاحْذَرُهُمْ قَاتِلُهُمُ اللَّهُ...)» فإذا

كانت أعمالهم صالحة وأفعالهم جميلة، فإن نفوسهم أبداً تكون ساكنة هادئة مسترحة.

«ووهكذا، إذا كانت أخلاق الإنسان جميلة وسجاياه سهلة، ومعاملته طيبة، ومخالطته عذبة، فإن نفسه تكون أبداً في القلوب محبوبة ومن الفوائل آمنة. وأن كانت أخلاقه شريرة، وطبعه وحشية، وهمته سبعة، يكون من يصبه أبداً في عناء، وهو من نفسه في جهل وبلاء. فهكذا حكم الاعتقادات والآراء، وذلك أن بعضها مؤلم لنفوس معتقديها ومحير ومشكك... مثل من يعتقد أن ربه قاتله اليهود؛ ومثل من يعتقد أن إمامه مختلف من خوف مخالفيه؛ ومثل من يعتقد أن رب العالمين خلق خلقاً وناصبهم العداوة وهو إيليس وجندوه؛ ومثل من يعتقد أن رب العالمين حقوذ حنق يغتاظ على الكفار والعصاة من خلقه؛ ومثل من يرى ويعتقد أن أمر العالم غير مننظم، وأن مدبره وصانعه قد أهمل أمر عالمه حتى يجري فيه أشياء على غير مراده ومشيئته؛ ومثل من يرى ويعتقد أن رب العالمين الغفور الرحيم يأمر الملائكة بأن يأخذوا الكفار والعصاة ويرموا بهم في خندق من النار، وكلما احترق جلودهم وصاروا فحماً ورماداً أعاد فيها الرطوبة والحياة ليذوقوا العذاب؛ ومثل من يعتقد أنه يباشر في الجنة مع الأبكار ويلتذ منها ويزيل البكارة، ثم تعود البكارة؛ ومثل من يعتقد أنه يتمني في الجنة الطيور المشوية فيتحصل بعد تمنيه في الحال، ثم يأكل منها حتى الشبع، ثم بعد ذلك تطير الطيور كما تطير في حال الحياة؛ ومثل من يعتقد أن الإنسان إذا مات بطلت نفسه وجودها؛ ومثل من لا يرجو الجنة إلا بعد خراب السماوات وطيها كطفي السجل للكتب؛ ومثل من يعتقد أن أعمال الإنسان تجعل في كفتي الميزان؛ ومثل من يعتقد ويرى أن في الجحيم تنانين وثعابين وأفاعي يأكلون الفساق، ويصيرون أحياء بعد ذلك؛ وما شاكل هذه من الاعتقادات المؤللة لنفوس معتقديها. مع أن جميع ما نطق به الأنبياء عليهم السلام، من صفة الجنة ونعيم أهلها وعذاب النار والعقاب وأحوال القيمة كلها حق وصدق ولكن ليس كما يرى هؤلاء، بل أمرٌ وراء ذلك لا يعلمه إلى الله والراسخون في العلم.

«وأما من يرى ويعتقد وتعلم أن للعالم بارئاً حكيمًا، قادرًا حليماً، جواباً كريماً، غفوراً رحيمًا، وأنه قد أحكم أمر عالمه على أحسن نظام، ولم يترك فيه

خلالاً، ولا تخفي عليه خافية في الأرض ولا في السماء، ولا يرى في خلق الرحمن من تقاوٍ، فإن نفسه ساكنة هادئة مستريحة من الألم والأراء الفاسدة وأوجاع الاعتقادات الزائفة، ومن وحشة ظلمات الجهات المتراكمة، وهو في راحة من نفسه والخلق في راحة منه؛ ومن جهة في أمان لا يريد بأحد سوءاً، ولا يرى له فضلاً عليهم، ولا يطالبهم بحق، ولا يشكوهم من جفاء، ولا يصيّبهم منه أذى. فهذه صفة إخواننا الكرام.

«فهل لك يا أخي أن ترحب في صحبتهم، وتتبع منهاجهم، وتسير سيرتهم، وتتخلق بأخلاقهم، وتنظر في علومهم وسباستهم، لتعرف أسرارهم واعتقاداتهم، أو تحضر مجلسهم لتسمع كلامهم وأقوايلهم، أو تقرأ رسائلنا هذه لعلك توفق لهم معاني ما تضمنته، وتتبه لنفسك من نوم الغفلة، وتستيقظ من رقدة الجهالة، وتتفتح لك عين البصيرة، فتحيا حياة العلماء، وتعيش عيش السعداء، وتصعد إلى ملوك السماء». (٣٠ : ٦٨-٧٣).

في الفصل الأول من هذا الكتاب، وفي القسم الخاص بتكون الحيوان أوردنا هذا المقطع لإخوان الصفاء:

«واعلم يا أخي بأن الحيوانات التامة الخلقة كلها كان بدء تكونها من الطين أولاً، من ذكر وأنثى توالدت وتناسلت، وانتشرت في الأرض سهلاً وجبلًا، وبراً وبحراً، من تحت خط الاستواء، حيث يكون الليل والنهار متساوين، والزمان أبداً معتدلاً هناك بين الحر والبرد والمواد المتهدئة لقبول الصورة موجودة دائمًا. وهناك أيضاً تكون أبواناً آدم أبو البشر وزوجته، ثم توالداً وتناسلت أولادهما، وامتلأت الأرض منهم». (٢٢ : ١٨١-١٨٢). وهذا يعني أن آدم الجسماني لم يعرف الجنية الروحية قط، وإنما عرفها آدم الروحاني، وهو رمز يستخدمه الإخوان للدلالة على النفس وهيوطها من عالمها التوراني وحلولها في الأجسام. نقرأ في الرسالة الثانية على سبيل المثال قولهم: «واعلم يا أخي أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه ينبغي لك أن تتيقن بأنك لا تقدر أن تتجوّه وحدك مما وقفت فيه من محنـة هذه الدنيا وأفاتها بالجناية التي كانت من أبينا آدم، عليه السلام». (٢ : ١ ، ١٠٠) وفي الرسالة ١٥: «واعلم أن نفسك هي إحدى تلك الصور، فاجتهد في معرفتها لعلك تخلصها من بحر الهيولي

وهاوية الأجسام، وأسر الطبيعة التي وقعن فيها بجنابها كانت من أبينا آدم، عليه السلام، حين عصا ربها فأخرج هو وذراته من الجنة التي هي عالم الأرواح، وقيل لهم: (...اهبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقْرٌ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ، قَالَ فِيهَا تَمُوْثُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ<sup>(١)</sup>) وقيل لهم أيضاً: (انطَلِقُوا إِلَى ظُلُّ ذِي ثَلَاثَ شَعَبٍ)<sup>(٢)</sup> وهو عالم الأجسام ذو الطول والعرض والعمق». (١٥: ٢١).

وهم يطورون هذه الفكرة في أكثر من موضع:

«اعلم أيها الأخ أن النفس الجزئية لما أهبطت من عالمها الروحاني، وأسقطت من مرتبتها العالية للجنابية، وغرقت في بحر الهيولى، وغاصت في قعر أمواج الأجسام، وقيل لها: (انطَلِقُوا إِلَى ظُلُّ ذِي ثَلَاثَ شَعَبٍ)<sup>(٣)</sup> فغرقت في هياكل الأجسام، وتفرقت بعد وصلتها، وتشتت شمل ألفتها، كما ذكر الله عز وجل اسمه بقوله: (...اهبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً...)<sup>(٤)</sup>، إلى قوله: (... وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ<sup>(٥)</sup>)، عرض لها عند ذلك من الدهشة والأهوال والمصابات، مثل ما عرض لقوم من ركاب البحر لما اشتدت بهم الرياح، واضطرب بهم البحر، وهاجت بهم الأمواج، وكسر بهم المركب، وغرقوا في قعر البحار، وغاصوا في ظلمات الماء... فكما أن أولئك القوم في الوقت الذي انكسر بهم المركب تراهم بين غائص في الماء، أو طائف، أو متعلق بخشب أو بحبل، أو يركب بعضهم كتف بعض، يقول كل واحد: نفسي نفسي، من شدة الأهوال، لا يفكر بغيره، ولا يريد النجاية إلا لنفسه، ولا يهمه سواها، ولا يذكر شيئاً مما كان فيه قبلًا، فهكذا حال النفوس في هذه الدنيا وكونها مع هذه الأجساد وما ابتليت به من ظلمات هذه الأجساد، من هموم المعاش، وخوف الجوع، وألم العطش، وأوجاع الأمراض والأستقام... فمن أجل هذه الشدائيد والمصابات صارت النفس

١- سورة الأعراف: الآيات ٢٤-٢٥.

٢- سورة المرسلات: الآية ٣٠.

٣- السورة والآية نفسها.

٤- سورة البقرة: الآية ٢٨.

٥- سورة الأعراف: الآية ٧٥.

لا تذكر شيئاً مما كانت فيه من أمر عالمها ومبئتها ومعادها، كما قال الله،  
جل ذكره: (وإذا ذُكِرُوا لا يذَكُرون) <sup>(١)</sup>.

واعلم أيها الأخ أن النفس إذا انتبهت من نوم الغفلة، واستيقظت من رقدة الجهالة، وأبصرت ذاتها، وعرفت جوهرها، وأحسست بغريتها في عالم الأجسام، ومحنتها وغرقها في بحر الهيولى... وتنسق الكون مع الأجسام، اشتاقت إلى هناك، ومالت إلى الكون في ذلك العالم، ومقتلت الكون مع الأجسام، وزهدت في نعيم الدنيا، وتنمط الموت الذي هو مفارقة الجسد والخروج من ظلمة الأجسام، فيكون مثلكم عند ذلك كمثال قوم خرجوا من الحبس والمطامير مع ضوء الصبح، فشاهدوا هذا العالم بما فيه دفعة واحدة». (٤٨ : ٤٨٥ - ١٨٤).

«الأرض بما عليها من المدن والقرى والجزائر التي في البحار، وما فيها من الساكن، كلها حبوس ومطامير وسجون ومضائق للنفوس الجزئية، وكذلك جميع أشخاصها من النبات والحيوان ذوات النفوس، كلها قيود وأغلال وكبول للنفوس المتعلقة بما يجذبها إلى أسرا الطبيعة، وكلها برازخ، ولكنها مقاومة الصفات ومتغايرة الدرجات، ومتباينة الصور من الضيق والاتساع والاتضاع والارتفاع والآلام والذرات؛ ومنها ما هو في العذاب المهين والذل المقيم، مثل البهائم المستعملة والحيوانات المذبوحة في الهياكل والبيع، والنبات الذي هو في غاية الذل والمهان؛ وأكملها صورة وأتمها بنية وأعلاها منزلة الصورة الإنسانية، فهي صراط مستقيم وكتاب مبين وطريق قويم، وهي المطية التي من سار عليها قاصداً، وكان في سيره على الحق معتمدأً، فلا شك أنه يصل بها إلى دار السعادة ويفارق دار الهوان؛ ومن خلّى زمام مطيته وتأه في محنته، يوشك أن تعدل به المطية إذا خلى زمامها، إلى طريق الملكة». (جا : ٥٣ - ٥٤).

أما عن ماهية خطيئة النفس الجزئية التي أهبطت بسببها إلى عالم الأجسام، فلا يحذث الإخوان عنها إلا بشكل غامض لا يروي غليل قارئهم. ويبعدوا أنه يخفون عن هذه المسألة أكثر مما يبدون:

١- سورة الصافات: الآية .١٣

«وكان الأصل في ذلك (أي في زلة النفس) أن النفس الجزئية كان منها فتور عن قبول فوائد النفس الكلية، والمواد العقلية، فأهبطت إلى عالم الجسم، وجعل لها واسطة لتناول العلوم بالحس واللمس، لتتصور بتأمل المحسوسات المركبات صور الأشياء المعقولات الروحانيات المجردات من الهيولانيات. فإذا فارقت (النفس) المحسوسات، وبقيت آثارها (أي آثار المحسوسات) فيها، وشاهدت الصور العقلية المجردة من الهيولي، كان ذلك معيناً لها على طلب الاتحاد بها، والكون بحيث هي (أي الصور) في جنة المأوى والفردوس الأعلى. فلذلك قال سبحانه: (...وَأَنْوَأْتُمْهُ مُشَابِهً...)<sup>(١)</sup> وقولهم: (...هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ...)<sup>(٢)</sup> يعنون وهم في محل الأجسام في دار الدنيا». (جا: ٦٥).

فقوى النفس الكلية المنبعثة عنها والساارية فيما دونها في عالم الكون والفساد الذي هو دون ذلك القمر هي: «آثار جزئية مرتبطة بعالم الكون والفساد، كائنة في محل الأجساد، وهي الأرواح الهابطة للزلة التي كانت منها، والخطيئة التي جنتها، فأخرجت من الجنة وأبعدت عن دار الكرامة، فبقيت معدنة مربوطة بالطبيعة الحسية، والتكليفات الالزمة لها في الشرائع الناموسية، جزاء لها بما أسلفت، ولن يكون ذلك قرية لها إذا قبلت أوامر الشرع... فعند ذلك يكون رجوعها إلى محلها النوراني». (جا: ٧٩). وأيضاً:

«وإذا قالت الحكماء النفوس الجزئية، فإنما يعنون بها القوة المنبعثة الهابطة إلى المركز السفلي والمشتقة إلى عالم الطبيعة، المختلفة عن قبول الإفاضة العقلية، التي لحقها الفتور عن التسبيح والتقديس في محل الأنوار، فأهبطت إلى قرار المركز، ووقع بها تكليف العبادة وصعوبة الطاعة... وإليه (أي إلى محل الأنوار) ترجع إذا تابت من خطيبتها واستقالت من عثرتها». (جا: ١٩٦-١٩٧).

في هبوطها إلى عالم الكون والفساد، تقطعت النفس الجزئية الخاطئة إلى ثلاثة فرق: فرقة اتحدت بجوهرية المعدن، وفرقة بجوهرية النبات، وفرقة بجوهرية الحيوان. فعناصر الأرض ومعادنها ونباتاتها تمتلك نفساً جزئية مثل التي للحيوان والإنسان:

١- سورة البقرة: الآية ٢٥.

٢- السورة والآية نفسها.

واعلم يا أخي أن النفس قد أتى عليها دهر طويل قبل تعلقها بالجسم. وذلك أنها تحركت حركة طويلة، غير متوقعة كتوهم الحركات المحسوسات الكائنة في الزمان الفلكي، وكانت في عالمها الروحاني ومحلها النوراني ومركزها العقلي ودارها الحيواني، مقبلة على علتها العقل الفعال، تقبل منه الفيض والفضائل والخيرات، وتتراءى فيها المثالات العقلية أنواراً ذاتية وأشباحاً نورانية ملوكية... فلما امتلأت من تلك الفضائل والخيرات، أرادت التشبه بعلتها، وأن تكون مفيدة... فلما رأى الباري سبحانه ذلك منها، مكّنها من عالم الجسم وهيأه لها، وخلق من ذلك الجسم (بتوسط النفس) عالم الأفلال وأطباق السماوات، من لدن فلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض؛ ورَكُب الأفلال بعضها فوق بعض فتحركت النفس فيها حركة اختيار، فوجدت في الأشياء المخلوقة لها قوة لقبول آثارها منها، وصُورت فيها صورة ما في ذاتها... وأقام أمر النفس جارياً على هذه الحال مدة ما شاء الله الباري عز وجل، على أحسن النظام وأكمل التمام، إلى أن كان من آدم ما كان، فأهبطت النفس الجزئية إلى مركز الأرض... وتقطعت ثلاثة فرق: فرقاً اتحدت بجوهرية المعادن، وفرقاً اتحدت بجوهرية النبات، وفرقاً اتحدت بجوهرية الحيوان الذي أفضله عالم الإنسان. ثم عطفت النفس الكلية بعد ذلك راجعة إلى قبول الفيض العقلي، بالتبوية والإنبابة والاستغفار لمن في الأرض، وطلب الرحمة والرضوان لهم من ربهم... ولا تزال الأشياء موجودة على ما هي به، من اجتماع الكثيف (= الجسم) باللطيف (= النفس)، ما دامت النفوس الجزئية متحركة بالنشوء والبل، والكون والفساد، والترقي من الحال الأدنى إلى الحال الأعلى، حتى تترقى كلها، وتصعد بأجمعها كما تتصاعد المياه مع البخارات وتصير في الغمام، ولا يبقى في الأواني إلا تفالاتها فيرمي بها، إذ لا حاجة إليها. واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأنه سترجع النفوس الجزئية إلى النفس الكلية بأجمعها، وتصير في عالمها الروحاني... وسيخرب العالم الأرضي والمركز السفلي إن فارقته النفس، وسكن الفلك عن الدوران والكواكب عن المسير والأركان عن الاختلاط والامتزاج، وibli النبات والحيوان والمعادن، فتخلع النفوس الصور والأشكال والنقوش، ويبقى الجسم (المطلق) فارغاً كما كان في البداية إذا أعرضت عنه النفس، وأقبلت نحو عالمها، ولحقت بعلتها

(العقل)... وأقبل عليها دفعة واحدة، فتخلت عن الجسم دفعة واحدة. فعند ذلك تبطل الحركات الدنياوية». (جا : ٢٧١-٢٧٣<sup>(١)</sup>).

### في كيفية ارتباط النفس الجزئية بالأجسام:

لا يكفي لكي تعرف نفسك أن تستبط أعمق ذاتك وتتظر في الأفاق، بل لا بد أيضاً من أن تعرف تاريخك منذ أن تكونت في الرحم جسداً وحلت فيك روحك الجزئية. وهنا يأخذنا الإخوان في رسالتهم «مسقط النطفة» في نزهة علمية وأستrophولوجية، نقتطف منها ما يلي:

واعلم بأن مثل الأركان الأربع التي هي الأمهات في جوف الفلك كاللبن في الوعاء، وحركات الكواكب من محيط الأفلاك كالمخض<sup>(٢)</sup> به، والكتابات (المتولدة) عنها كالزبدة المجتمعة من لطائفها.

ثم اعلم أنه إذا تم خض استمرار الأركان من تحريك الأشخاص الفلكية لها، واجتمع من لطائف زيتها شيء، وشخص وأمتاز عن البساطة، رُبّطت به في الوقت والساعة قوة من قوى النفس الكلية الفلكية... وتشَحَّص تلك القوة، وتمتاز عن سائر القوى لتعلقها بتلك الزبدة واحتصاصها بتلك الجملة. فعند ذلك تسمى تلك القوة نفسها جزئية. وعند ذلك تقع الإشارة إلى تلك الجملة، لأنها حادث كائن، حيواناً كان أو نباتاً أو معدناً.

واعلم يا أخي أنه لا بد من أن يكون في ذلك الوقت وتلك الساعة درجة طالعة من أفق المشرق من الفلك، على أفق تلك البقعة التي حدثت تلك الزبدة هناك، ويكون شكل الفلك ومواقع الكواكب على هيئة ما... فعند ذلك يضاف إلى تلك القوة قوى روحيات سائر الكواكب، وتجذب معها تلك الزبدة المواد المشاكلة لها، ويكون قبولها بحسب ما في طياب أشخاص أنواع ذلك الجنس من الأفعال والأخلاق والخواص، حيواناً كان أو نباتاً أو معدناً.

١- يستخدم الإخوان رمزية قصة آدم وحواء والشجرة، وما كان من أمرهما مع إبليس بطريقة ملتبسة ويمكن للقارئ، او للباحث الراغب في المزيد مما اوردوه، الرجوع إلى الموضع التالية في الرسائل، عليه يستخلص أكثر مما استخلصناه، ويفيدنا: (٢٢: ٢٢-٣٣٢ و ٢٣٠-٢٢٨ و ٣٤٣)، (٢٨: ٣٢)، (٣١: ١١٢-١٩)، (٤٧: ٣٣)، (جا: ٢٣٢-٣٣٢ و ٢٣٠-٢٢٨ و ٣٤٣).

٢- المخض هو حركة هز وعاء اللبن، وهو المخضنة، لاستخلاص الزبدة منها - المؤلف

أمثال ذلك أنه إذا جرت نطفة الإنسان، التي هي زبدة دم الرجال، واجتمعت في الإحليل عند حركة الجماع... وخرجت من الإحليل، وانصببت في الرحم، واستقرت هناك، رُبطت بها في الوقت والساعة قوة من قوى النفس النباتية<sup>(١)</sup> السارية في جميع الأجسام النامية، التي هي أيضاً قوة من قوى النفس الطبيعية السارية في جميع الأركان الأربع، والتي هي أيضاً قوة منبثة من النفس الكلية الفلكية السارية في جميع الأجسام الموجودة في العالم.

ثم أعلم يا أخي أن للنفس النباتية سبع قوى فعالة، وهي الجاذبة والماسكة والهادمة والدافعة والغاذية والمصورة، وإن أول فعلها عند استقرار النطفة في الرحم، هو جذبها دم الطمث إلى الرحم وإمساكها لها هناك وهضمها.

ثم أعلم يا أخي بأنه إذا جذبت هذه القوة الدم إلى هناك، أخفته حول النطفة، وأدارته عليها كما يدور بياض البيض حول مُحْبَّها، فيكون عند ذلك حول النطفة كالمُحَّة، ودم الطمث حولها كالبياض. ثم إن حرارة النطفة تُسخن رطوبة الدم، فتضجعها، فتسخن وتتعقد تلك الرطوبة، فتصير علقة، كما يتعقد اللبن الحليب من الإنفحة، وتستولي عند ذلك على تلك الجملة قوى روحانيات (كوكب) زُحل، وتبقى في تدبيراتها بمشاركة قوى روحانيات سائر الكواكب شهراً واحداً ثلاثة يوماً...

وأعلم يا أخي بأن ابتداء تدبير النطفة إنما صار لزحل من أجل أنه أعلى الكواكب السيارة فلّكَا مما يلي فلك الكواكب (الثابتة) الذي هو مكان الجوادر الشريفة، ومنصب القوى الروحانية...

ثم أعلم يا أخي بأنه ما دام التدبير لزحل إلى تمام شهر، ثلاثة يوماً، فإن تلك العلاقة تكون باقية بحالها، غير مختلطة ولا ممتزجة، بل جامدة متمسكة، جارية

---

١- النفس النباتية هي وظيفة من وظائف النفس الجزئية مختصة بالغذاء والنمو، ولبيست نفسها مستقلة. يقول الإخوان في موضع آخر: «إن نفس الإنسان نفس واحدة وقد ظن كثير من أهل العلم أن للإنسان الواحد ثلاث نفوس: شهوانية (= نباتية) وغضبية وناطقة. ونحن قد بينا بأن هذه الأسماء تقع على نفس واحدة بحسب افعالها المختلفة. وذلك أنها إذا فعلت الغذاء والنمو سميت نباتية أو شهوانية وإذا فعلت الحس والحركة سميت حيوانية غضبية، وإذا فعلت النطق والتmbير والروبة والفك سميـت ناطقة (وذلك) كما أن الرجل الواحد حداد ونحـار وبنـاء، إذا كان يحسنـها كلـها». (٣٠:٦٧-٦٨).

إليها الماء، لغلبة برد زحل وسكونه وثقل طبيعته، إلى أن يدخل الشهر الثاني، ويصير التدبير للمشتري الذي فلكه تلو فلك زحل، وتستولي عليها قوى روحانيته، فيولد عند ذلك في تلك العلقة حرارة، وتسخن ويعتدل مزاجها، ويختلط الماءان، ويمتزج الخلطان، ويعرض لتلك الجملة حركة مثل الاختلاج والارتفاع والهضم والنضج، فلا تزال هذا حالها ما دامت في تدبير المشتري إلى تمام شهرين. ثم يدخل الشهر الثالث ويصير التدبير للمريخ الذي يلي المشتري في الفلك، وتستولي على تلك العلقة قوى روحانيته، ويشتد اختلاجها وارتفاعها، ويولد فيها فضل حرارة وسخونة، وتصير تلك العلقة مُضفة حمراء؛ فلا تزال تتقلب حالاً بعد حال من النضج والاستحكام بمشاركة قوى روحانيات سائر الكواكب للمريخ إلى تمام ثلاثة أشهر. ثم يدخل الشهر الرابع ويصير التدبير للشمس رئيسة الكواكب وملكة الفلك وقلب العالم ياذن الباري جل شاؤه.

واعلم يا أخي بأنه إذا دخل الشهر الرابع من مسقط النطفة، وصار التدبير للشمس، واستولت على المضفة روحانياتها، نفخت فيها روح الحياة، وسررت فيها النفس الحيوانية. وذلك لأن الشمس هي رئيسة الكواكب في الفلك، وهي المستولية على الكائنات التي دون فلك القمر، وخاصة على مواليد الحيوانات ذوي الرحم، وأشد اختصاصاً بمواليد الإنس؛ وذلك أن جرمها في العالم بمنزلة جرم القلب في البدن... وسريان قوى روحانياتها في العالم كسريان الحرارة الغريزية المنبثة من القلب الساربة في أعضاء البدن.

وأما سائر قوى روحانيات الكواكب، فهي لها كالجنود والأعوان... وعند ذلك تكون قد اختلطت الطبائع من الأركان الأربع في تركيب بنية الجنين، واعتدل المزاج، وانتقدت الصورة، وأنشئت الخلقة، وظهرت أشكال العظام، وركبت المفاصل، وتهندم التركيب، والتقت الأعصاب على المفاصل، وامتدت العروق في خلل اللحم، وظهرت البنية محلقة غير محلقة.

اعلم يا أخي بأنه إذا دخل الشهر الخامس... وصار التدبير للزهرة، الساعد الأصغر وصاحبة النعش والتصاوير، واستولى على الخلقة قوى روحانياتها، استتمت الخلقة، واستكملت البنية، وظهرت صورة الأعضاء، واستبان رسم العينين، وانشق

المنخران، وانفتح الفم وتُنْقَبُ الأذنين ومجرى السبيلين، وتميزت المفاصل. ولكن الجنين يكون مجموعاً منضماً<sup>(١)</sup>، منقبضًا كأنه مصروف في صرة، ركبته مجموعتان إلى صدره، ومرفقاه منضمان إلى حقوقه، وهو منكس رأسه على دفته وعلى ركبتيه، وكفاه على خديه، وهو شبه نائم محزون.

فلو رأيته يا أخي لرحمته لضيق مكانه وضعف أحواله، ولكنه لا يحس بما هو فيه رفقاً من الله تعالى بخلقه ولطفاً بهم. وتكون سرتة متصلة بسرة أمه، تمتض منها الغذاء إلى يوم الولادة، ويكون وجهه إن كان ذكراً مما يلي ظهر أمه، وإن كان أنثى فعكس ذلك...

«ثم أعلم أنه عند دخول الشهر السادس، يصير التدبير لعطارد، وتستولي عليه قوى روحانياته، فيتحرك عند ذلك الجنين في الرحم، ويركض برجليه ويمد يديه، ويُبسط جوارحه، ويضطرب ويحس بمكانه، ويُفتح فاه، ويحرك شفتيه، ويدبر لسانه في فيه، فيكون تارة متحركاً، وتارة يسكن، وتارة ينام، وتارة يستيقظ. فلا يزال ذلك دأبه إلى أن يتم الشهر السادس ويدخل الشهر السابع، ويصير التدبير للقمر، وتستولي عليه قوى روحانياته، فيريو لحم الجنين حينئذ، وتسمن جثته وتشتد أعضاؤه... ويحس بضيق مكانه، ويطلب التقل والخروج؛ فإن قدر له ذلك... وكان الجنين كاملاً عاش وترى وعمَّ، وإن بقي هناك إلى أن يدخل الشهر الثامن وتدخل الشمس بيت الموت، ويرجع التدبير إلى زحل، فتستولي عليه قوى روحانياته، عرض للجنين ثقل وسكن، وغلب عليه البرد والنوم وقلة الحركة. فإن ولد في هذا الشهر كان بطيء النشوة تقليل الحركة قليل العمر، وربما كان ميتاً. وإذا دخل الشهر التاسع... ورجع التدبير إلى المشتري، السعد الأكبر، واستولت عليه قوى روحانياته، واعتدل المزاج وقويت روح الحياة، ظهرت أفعال النفس الحيوانية في الجسم... فإذا خرج الجنين بعد ثمانية أشهر، استأنف العمر في الدنيا...»

وأعلم يا أخي بأن الكائنات التي تحت فلك القمر تبدئ من أقصى الحالات وأدونها مترقية إلى أتمها وأفضلها. ويكون ذلك في مر الزمان والأوقات، لأن

---

١- ورد في الأصل «منظماً». وهذه إما غلطة مطبعية أو خطأ من ناسخ المخطوط - المؤلف

طبعتها لا تقبل فيض أشخاص فلكية دفعة واحدة، ولكن شيئاً بعد شيء على التدريج، كما يقبل المتعلم الذكي من الأستاذ الحاذق.

واعلم بأن فيضات الكواكب من محيط الأفلالك متصلة نحو مركز الأرض في دائم الأوقات، ولكنها مفنة الألوان، متغيرة الأشكال، وذلك بحسب مواضعها من أفلالكها، وموازاتها من فلك البروج، وحدودها...

(ولكن) لا ينبغي لك يا أخي أن تتوهم أو تظن أن هذه الكواكب والأفلالك التي ذكرنا أفعالها وتثيراتها في تركيب الجسم الإنساني هي آلات وأدوات للباري، جل شأنه، يخلق بها الإنسان، بل إنما هي آلات وأدوات للنفس الكلية الفلكية؛ وهذه النفس هي عبد مطبيع للباري تعالى؛ فقد أيدها بالعقل الكلي الذي هو ملك من ملائكته المقربين «الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويؤمنون به ويستغفرون لمن في الأرض».

واعلم يا أخي أن هذه الأشخاص الفلكية، لما كانت موضوعة بعضها من بعض على النسبة الموسيقية من ثلاثة أنواع، أحدها نسبة أعضام (= أحجام) بعضها عند بعض، والآخر نسبة أبعاد مراكزها بعضها من بعض ومن الأركان الأربع، وكذلك الثالث نسبة حركاتها في سرعة وإبطاء، فمن أجل ذلك إذا عرضت لها تلك الحالات المختلفة التي تقدم ذكرها في الفصل الأول، اختلفت مناسباتها، فعند ذلك تختلف تأثيراتها في الكائنات بحسب اختلاف النسبة، كما تختلف أصوات الموسيقى ونغماتها عند طول الأوتار وقصرها ودقتها وغلوظها، وسرعة حركات المضارب وإبطائها، فتحتلاف عند ذلك تأثيراتها في نفوس المستمعين بحسب اختلاف طبائعهم وأرائهم وأخلاقهم، كما بينا طرفاً من ذلك في رسالة الموسيقى...

ثم اعلم يا أخي بأنه متطرق بين أهل صناعة التجيم في أحكام المواليد، أنه من يوم الولادة إلى تمام أربع سنين شمسية يكون الطفل في تدبير القمر صاحب النمو والزيادة والنشوء، وتشاركهسائر الكواكب في التدبير... ثم يصير في تدبير عطارد ثلاثة عشرة سنة، وهو صاحب النطق والحركة والتعاليم والأداب والتمييز والفهم، وتشاركه في التدبير سائر الكواكب... ثم يصير المولود في

تدبر الزهرة ثمانية سنوات، وهي صاحبة الحسن والزينة والشهوات واللذة والرغبة في النكاح والحرص على السفاح، وتشاركها في التدبر سائر الكواكب. فيظهر من المولود في هذه المدة الرغبة في التزوج والنكاح، وطلب الشهوات والتمتع باللذات، ومحبة الزينة والحسن والجمال... والانهماك في الشهوات إلى مدة ما. ثم يصير في تدبر الشمس، صاحبة العز والرياسة والتدبّر والسياسية عشر سنوات؛ ويظهر من المولود الكددخائة في المنزل، وتربيّة الأولاد، وتأديب الأهل والجيران، ومراعاة أمر الأقرباء والإخوان، وطلب العز والسلطان والرفة والعلو والشرف في المنزلة، وما شاكل ذلك... ثم يصير في تدبر المريخ سبع سنوات، وهو صاحب الحزم والعزم والشجاعة... والإنصاف والعزة. وبالجملة كل خصلة لا بد منها لسياسة الأمور، وقادة الجيوش، ورعاية الجماعات، ومدبري الملك والناموس جمِيعاً...

ثم يصير المولود في تدبر المشتري اثنتي عشرة سنة، وهو صاحب الدين والورع، والتوبة والندامة، والزهد والعبادة، والرجوع إلى الله، جل شأنه، بالصوم والصلوة، وطلب الآخرة والرغبة فيها... فإن اجتهد الإنسان و فعل ما رُسم في الشريعة من لزوم أحكامها ومفروضاتها، وعمل بما وُصف في الفلسفة وصبر عليه مدة ما، فعما قليل يخف عليه كل ما هو فيه من تجاذب الطبيعتين المتضادتين، إلى أن يصير التدبر إلى زحل بعد إحدى عشرة سنة، وهو صاحب السكون والهدوء والكسل، وجمود نيران الشهوات الجسمانية، وذهب القوى الحيوانية، واسترخاء الأعصاب، وذبول الآلات الجسمانية... فعند ذلك تقل رغبته في هذه الدنيا، وينقطع طمعه في المقام في عالم الكون والفساد. ثم يجيئه الموت الطبيعي على التدريج إذا انطفأت الحرارة الغريزية من البدن، وانسللت الروح الحيوانية من الجسد، كما ينطفئ السراج وينذهب الضوء إذا فني الدهن واحترقـت الفتيلة.

فإن كان الإنسان قد ارتاض فيما مضى من عمره، وتعلم علمًا من العلوم، وأدبًا من الآداب، أو صناعة من الصنائع، أو تدين بمذهب من الآراء، أو عمل عملاً من الأعمال يُهدي به إلى طريق الآخرة وأمر المعاد، فإنه يُرجى لتلك النفس أن تهتدي إلى الرجوع إلى عالمها النفسي ومحلها الروحاني، واللحوق بأبناء

جنسها الذين مضوا قبلها، ووصلوا إلى هناك، وتخلصوا من دركـات عالم الكون والفساد...

... وقد تبين بما ذكرنا أن مـكـث الجنـين في الرـحـم مـدة ما، إنـما هو لـكـي يتم الجـسـد وـتـسـتـكـمل صـورـة الـبـدـنـ، وـالـفـرـضـ منـ ذـلـكـ أـنـ الـمـولـودـ يـنـتـفـعـ بـالـحـيـاـةـ الـدـنـيـاـ بـعـدـ الـوـلـادـةـ. وـكـذـلـكـ أـيـضاـ قـدـ قـالـ الـحـكـيمـ: إـنـ مـكـثـ الـإـنـسـانـ الـعـاقـلـ (ـفـيـ هـذـهـ الـدـنـيـاـ، وـ) الـذـيـ هـوـ تـحـتـ الـأـمـرـ وـالـنـهـيـ، إـمـاـ بـمـوجـبـ الـعـقـلـ أـوـ بـطـرـيقـ السـمـعـ بـأـوـامـرـ الـنـامـوسـ وـنـوـاهـيـهـ، وـفـيـ طـوـلـ عـمـرـ الـطـبـيـعـيـ مـدـةـ ماـ، إـنـماـ هـوـ لـأـنـ تـمـ فـضـائـلـ الـنـفـسـ، وـتـسـتـكـملـ أـخـلـاقـهـ الـمـخـتـفـةـ، وـمـعـارـفـهـ الـرـبـانـيـةـ، بـالـتـأـمـلـ وـالـبـحـثـ فـيـ النـظـرـ، وـتـسـتـكـملـ أـخـلـاقـهـ الـمـخـتـفـةـ، وـمـعـارـفـهـ الـرـبـانـيـةـ، بـالـتـأـمـلـ وـالـبـحـثـ فـيـ النـظـرـ، وـالـسـعـيـ وـالـاجـتـهـادـ فـيـ الـعـلـمـ، كـمـاـ ذـكـرـ فـيـ حدـ الـفـلـسـفـةـ أـنـهـ التـشـبـهـ بـالـلـهـ بـحـسـبـ طـاقـةـ الـإـنـسـانـيـةـ، أـوـ بـمـاـ رـسـمـ فـيـ الـنـامـوسـ مـنـ الـوـصـاـيـاـ وـالـأـوـامـرـ وـالـنـوـاهـيـ. كـلـ ذـلـكـ لـكـيـ تـسـتـكـملـ الـنـفـسـ فـضـائـلـ الـمـلـائـكـةـ فـيـهـاـ». (ـمـنـتـخـبـاتـ مـنـ الرـسـالـةـ ٢٥ـ، ٢ـ، صـ ٤٠٥ـ٤١٧ـ).

فـالـإـنـسـانـ الـعـاقـلـ يـسـتـطـعـ وـالـحـالـةـ هـذـهـ مـعـرـفـةـ حـقـائـقـ الـوـجـودـ بـاستـخـدـامـ عـقـلـهـ وـبـصـيرـتـهـ، وـالـعـمـلـ وـفـقـ ماـ جـاءـ بـهـ الـحـكـماءـ وـالـفـلـاسـفـةـ فـيـ عـمـرـهـ الـمـدـيدـ فـيـ هـذـهـ الـدـنـيـاـ، لـيـنـتـبـهـ مـنـ نـوـمـ الـغـفـلـةـ وـرـقـدـ الـجـهـالـةـ، وـيـتـهـيـأـ لـرـحـلـةـ خـلـاصـ الـنـفـسـ مـنـ عـالـمـ الـكـوـنـ وـالـفـسـادـ. وـلـكـنـ النـاسـ كـلـهـمـ لـيـسـواـ مـهـيـئـيـنـ لـمـلـئـ هـذـاـ الـاعـتـمـادـ عـلـىـ الـنـفـسـ، وـكـثـيرـمـنـهـمـ لـاـ يـسـمـعـ لـهـ عـمـرـ الـقـصـيرـ الـذـيـ لـاـ يـصـلـ أـقـصـىـ مـدـاهـ بـتـحـقـيقـ هـذـاـ الـعـرـفـانـ. وـهـنـاـ يـأـتـيـ دـورـ الـأـدـيـانـ الـمـتـزـلـةـ مـنـ السـمـاءـ لـأـمـثالـ هـؤـلـاءـ:

«اعـلـمـ يـاـ أـخـيـ أـنـ اللـهـ، جـلـ شـاءـهـ، لـمـ اـعـلـمـ بـأـنـ أـكـثـرـ النـاسـ لـاـ يـعـيـشـونـ أـعـمـارـاـ طـبـيعـيـةـ عـلـىـ التـمـامـ، وـلـاـ يـتـرـكـونـ فـيـ الـدـنـيـاـ زـمانـاـ طـوـيـلاـ تـهـذـبـ فـيـ نـفـوسـهـمـ وـتـسـتـكـملـ فـضـائـلـهـمـ، لـطـفـ بـهـمـ مـنـ أـجـلـ ذـلـكـ، وـبـعـثـ إـلـيـهـمـ الـأـنـبـيـاءـ، وـالـرـسـلـ وـاضـعـيـ الـنـوـامـيسـ بـالـوـصـاـيـاـ وـالـأـوـامـرـ وـالـنـوـاهـيـ وـالـسـنـنـ الـزـكـيـةـ وـالـشـرـائـعـ الـمـرـضـيـةـ، إـذـاـ استـعـمـلـوـهـاـ عـلـىـ نـحـوـ مـاـ رـسـمـ لـهـمـ اـسـتـمـتـ فـضـائـلـ نـفـوسـهـمـ، وـتـهـذـبـ أـخـلـاقـهـمـ، (ـحـتـىـ) وـإـنـ كـانـوـاـ قـصـيرـيـ الـأـعـمـارـ.. فـهـذـاـ هـوـ حـكـمـ نـفـوسـ الـبـالـغـينـ الـذـينـ هـمـ تـحـتـ الـأـمـرـ وـالـنـهـيـ. وـأـمـاـ حـكـمـ نـفـوسـ الـأـطـفـالـ وـالـمـجـانـينـ (ـإـذـاـ قـضـواـ)، فـهـيـ تـجـوـ بـشـفـاعـةـ الـآـبـاءـ وـالـأـمـهـاتـ وـالـأـنـبـيـاءـ وـالـمـرـسـلـيـنـ». (ـ٤٥٤ـ٤٥٥ـ ٢ـ:ـ ٢٥ـ).

## في معرفة الجسد وأحواله:

لما كان الإنسان مثوياً في تكوينه، مؤلفاً من جسد مادي ونفس شريفة، فإن معرفته بجسده هي جزء لا يتجزأ من معرفته بنفسه. ومعرفة الجسد تبتدئ عند الإخوان من فهم كيفية تركيبه ووظائف أعضائه، بما فيها الدماغ والجملة العصبية، وتنتهي بآليات الإحساس والإدراك، ونظرتهم في المعرفة.

«اعلم، وفلك الله، أن الإنسان إذا ادعى معرفة الأشياء وهو لا يعرف نفسه، فمثلك كمثل من يطعم الناس وهو جائع، وكمثل من يداوي غيره وهو مريض سقيم عليل... واعلموا أن اسم الإنسان إنما هو واقع على هذا الجسد الذي هو كالبيت المبني، وعلى هذه النفس التي تسكن هذا الجسد، وهما جمِيعاً جرَآن له وهو جملتهما والمجموع منها، ولكن أحد الجزئين الذي هو النفس أشرف، وهو كاللب، والجزء الآخر الذي هو الجسد كالقشر... فمن أجل هذا يحتاج كل إنسان أن يعرف نفسه بالحقيقة، ويحتاج في معرفة ذلك إلى أن ينظر فيه من ثلاثة أوجه:

أحدها النظر في حالات الجسد ما هو، وكيف هو من تركيب أجزائه وتتألif أعضائه، وما الصفات المخصوصة به خلواً من النفس.  
والجهة الثانية النظر في أمر النفس مجردة من الجسد، وقوتها وما هي، وكيف هي، وما الصفات المخصوصة بها.

والجهة الثالثة النظر في مجموعهما وما يظهر من جملتهما من الأخلاق والأفعال.. وما شاكل ذلك.

ونبتدئ أولاً بذكر حالات الجسد وصفاته بكلام مختصر، كيما يكون دليلاً على أمر النفس وحالاتها، لأن الجسد ظاهرة مكشوفة متخيلة مُدركة بالحواس، وأما الأمر النفس وحالاتها فغائب عن إدراك الحواس، وباطن في عميق الجسد، مستور خفي، وإنما يدرك بالعقل.

فاعلموا، أيها الإخوان، أن الشاهد من حالات الجسد يدل على الغائب من حالات النفس، والظاهر يدل على الباطن... والمحسوس على العقول. وقد قلنا في الرسالة الأولى (من قسم: الجسمانيات الطبيعيات) إن الجسد مؤلف من اللحم والدم

والعظام والعروق والعصب والجلد وما شاكلها. وهذه كلها أجسام أرضية ميّة مظلمة ثقيلة متجرّبة فاسدة. وأما النفس فإن جواهرها سماوية روحانية ناطقة نورانية، غير ثقيلة ولا متجرّبة، وغير فاسدة بل متحرّكة باقية علامه دراكه لصور الأشياء وحقائقها.

وفي كيفية تركيب الجسد وكيفية أخلاط البدن ومزاج الطبائع، فنقول: اعلم، وفقك الله، أن الباري تعالى لما خلق الجسد وسواء، ونفع فيه من روحه وأحياء، ثم أسكن فيه النفس وأولاه، وكان مئلًّا أساس بنية الجسد وتركيب أجزائه وتأليف أعضائه كمثيل أساس بناء مدينة بنيت من أشياء مختلفة... فأحكِم بنيتها، وشيد بنيانها...

وذلك أن الله تعالى لما أراد تركيب الجسد ابتدأ أولاً فاختَرَ أربع طبائع منفردات، متعدديات القوى بسلطانها بعضها على بعض، ثم أُلْفَ بين كل اثنين منها (وهي الحرارة والبرودة والرطوبة والجفون). و(اختَرَ كذلك) أربعة أركان مزدوجات مؤلفات الطبائع متاسبات القوى من أركانها (وهي النار والهواء والماء والأرض). ثم أسس بُنية هذا الجسد من هذه الأربعية الأركان التي هي أساس لبنيتها (أي لبنيان المدينة التي يشبه جسد الإنسان بها)، ثم ابتدأ بنيانها من أربعة أخلاط متعدديات طباعها متاسبات قواها، التي هي مجموعات من أصل أركانها (وهي الصفراء والدم والبلغم والسوداء). ثم جمع هذه الأربعية الأخلط، فخلق منها تسعه جواهر مختلفة أشكالها هي ملائكة بنيانها (وهي العظام والمخ والعصب والعروق والدم واللحم والجلد والظفر والشعر). ثم أُلْفَها وركب بعضها فوق بعض عشر طبقات متصلات بهندامها (وهي الرأس والرقبة والصدر والبطن والجوف والحقن والوركان والفخذان والساقيان والقدمان). ثم أسندتها وأقامها بمائتين وثمانين وأربعين عموداً مستويات القد أقراناً (وهي العظام، ٢٤٨ عظمة). ثم سُرّها ومد حبالها وشد أوصاليها بسبعيناً وخمسين رباطاً، ممدودات محتويات، ملتفات عليها كالحبال (وهي الأعصاب). ثم قدر بيوبتها وقسم خزانتها، وأودع إحدى عشرة خزانة معمورة مملوئة من الجواهر مختلفة أنواعها وألوانها (وهي الدماغ والنخاع والرئة والقلب والكبد والمرارة والطحال والمعدة والأمعاء والكلية والناثيان). وخط

شوارعها وأنفذ طرقاتها، وجعل لها ثلاثة وستين مسالكاً لسكانها (وهي العروق الضوارب)، واستخرج منها عيوناً، وشق فيها أنهاراً هي ثلاثة وتسعون جدواً مختلفات في الجهات لجريانها (وهي الأوردة). وفتح على سورها اثنى عشر روزناً (= كوة) مزدوجات المسالك لجريانها (وهي العينان والأذنان والمنخران والسبيلان والثديان والفم والسرة). وأحکم بناء هذه المدينة على أيدي سبعة صناع متعاونين، هم خدامها (وهي القوة الجاذبة والقوة الماسكة والقوة الهاضمة والقوة الدافعة والقوة النامية والقوة المصورة)، ووكل بحفظها خمسة حراس حراساً على حفظ أركانها (وهم الحواس الخمس).

ثم رفع هذه المدينة في الهواء على رأس عمودين (هما الرجلان)، وحركها على ست جهات بجناحين (وهما اليدان اللتان تشيران إلى الجهات الست التي هي قدام وخلف ويميناً ويسراً وفوق وتحت)، ثم أسكن فيها ثلاثة قبائل من الجن والإنس والملائكة، وجعلهم سكانها (وهي النفس الشهوانية (= النباتية) التي هي في أخلاقها وأفعالها كالجن، والنفس الحيوانية التي هي في أخلاقها وأفعالها كالإنس، والنفس الناطقة التي هي في تمييزها ومعارفها كالملائكة)، ثم رأس عليهم ملكاً واحداً وعلمه أسماء من فيها وأمره بحفظها، وأمرهم بطاعته (وهو العقل)». (٢٢: ٣٧٨-٣٨٢).

«اعلم أن النظر في ماهية النفس مجردة من الجسد، والتصور بذاتها خلواً منه، عسير جداً على المرتضى بالرياضيات الحكمية، فكيف على غيرهم؟ ولكنه إذا نظر إلى ما يظهر من أفعالها في الجسد، واعتبر تصرف أحوالها مع الجسد، يسهل عليه ذلك، ويقرب من فهم المتعلمين، والتصور في أفكار المفكرين وجودها، وتبيّن شرف جوهرها. ونريد أن تُبيّن من ذلك طرفاً ونضرب أمثلة، كيما يكون أوضح للبيان وأقرب من فهم المبتدئين، وأبلغ للتصور في أفكار المفكرين، فنقول:

اعلم أن هذا الجسد لهذه النفس هو بمنزلة دار لسكانها بنيت وأحکم بناؤها، وقسمت بيوتها، وملئت خزانتها، وسقفت سطوحها، وفتحت أبوابها، وعلقت ستورها، وأعدَّ فيها كل ما يحتاج صاحب المنزل في منزله... ثم إن هذا

الجسد لهذه النفس، من جهة أخرى، بمنزلة دكان الصانع، وإن جميع أعضاء الجسد للنفس بمنزلة أدوات الصانع في دكانه، وإن النفس بكل عضو تُظهر ضرورياً من الأفعال وفتوناً من الأعمال، كما أن الصانع بكل أداة يعمل ضرورياً من الأفعال وفتوناً من الحركات. (وذلك) كالنجار، فإنه ينحت بالفأس وينشر بالمنشار ويتبقب بالملثقب... وعلى هذا القياس سائر الصناع، كل واحد منهم يعمل بأدوات مختلفة أعملاً مختلفة وحركات متباعدة.

فهكذا حال النفس، (فإنها) تبصر بالعينين وتسمع بالأذنين، وتشم بالمنخرتين... وتنفك بواسطة الدماغ الأشياء... وتصوت بالحلقوم... وبالجملة ما من عضو في الجسد إلا وللنفس فيه ضرور من الأفعال وفتون من الأعمال.

«ثم أعلم أن هذا الجسد لهذه النفس الساكنة فيه، يشبه مدينة عامرة بأهلها مأنسنة بسكانها. وحالات الجسد تشبه حالات المدينة، وتصرف النفس يشبه تصرفات أهل المدينة فيها...»

ثم أعلم أن في هذه النفس الساكنة في هذا الجسد قوى طبيعية وأخلاقاً غريزية منبثقة في أعضاء هذا الجسد، تشبه قبائل أهل تلك المدينة وشعوبها النازلين في الحال بتلك المدينة، وأن لتلك القوى وتلك الأخلاق أفعالاً وحركات منبثقة في أوعية هذا الجسد، ومجاري مفاصله تشبه أفعال أهل تلك المدينة في منازلهم، وحركاتهم في طرقاتها، وأعمالهم في أسواقهم. فاما القوى الطبيعية والأخلاق الغريزية التي تشبه القبائل والشعوب فهي ثلاثة أجناس:

فمنها قوى النفس النباتية (= الشهوانية)، وزراعاتها وشهواتها: فضائلها ورذائلها، ومسكنها الكبد، وأفعالها تجري مجرى الأوراد إلى سائر أطراف الجسد.

ومنها قوى النفس الحيوانية، وحركاتها وأخلاقها وحواسها وفضائلها ورذائلها. ومسكنها القلب، وأفعالها تجري مجرى العروق الضوارب إلى سائر أطراف الجسد.

ومنها قوى النفس الناطقة، وتميزاتها ومعارفها، وفضائلها ورذائلها؛ ومسكنها الدماغ، وأفعالها تجري مجرى الأعصاب إلى سائر أطراف الجسد.

ثم أعلم أن هذه النفوس الثلاث ليست متفرقاتات متباعدة بعضها من بعض، ولكنها كلها كالفروع من أصل واحد، متصلات بذات واحدة كاتصال ثلاثة أغصان من شجرة واحدة، تتفرع من كل غصن عدة قصبان، ومن كل قضيب عدة أوراق وثمار... فهكذا أمر النفس، فإنها واحدة بالذات، وإنما تقع عليها هذه الأسماء بحسب ما يظهر منها من الأفعال. وذلك إذا فعلت في الجسم الغذاء والنمو، فتسمى النفس النامية، وإذا فعلت في الجسم الحس والحركة والنقلة فتسمى النفس الحيوانية، وإذا فعلت الفكر والتمييز، فتسمى النفس الناطقة.

(٢٨٣-٢٨٧: ٢).

«اعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه لما فرغنا من تركيب جسد الإنسان، وبين أنـه عالم صغير، وأن بنية هيكله تشبه مدينة فاضلة، وإن نفسه تشبه ملكاً في تلك المدينة، فنريد الآن أن نذكر طرفاً من المعلومات فنقول:

«إن علم الإنسان بالمعلومات يكون من ثلاثة طرق: أحدها طريق الحواس الخمس الذي هو أول الطرق، ويكون جمهور علم الإنسان، ويكون معرفته بها من أول الصبا، ويشترك الناس كلهم فيها وتشاركهم الحيوانات. والثاني طريق العقل الذي ينفصل به الإنسان دون سائر الحيوانات، ومعرفته به تكون بعد الصبا عند البلوغ. والثالث طريق البرهان الذي يتفرد به قوم من العلماء دون غيرهم من الناس، وتكون معرفتهم بها بعد النظر في الرياضيات الهندسية والمنطقية». (٣٩٦-٣٩٧: ٢).

«أما) في العلة التي صار علم الإنسان بالمعلومات من ثلاثة طرق فنقول: إنه لما كان الإنسان من جملة مجموعة بدن جسماني ونفس روحانية، صار بنفسه الروحانية يدرك العلم، كما أنه بجسمه الجسماني يعمل الصنائع<sup>(١)</sup>. ولما كانت النفس في الرتبة الوسطى من الموجودات، وذلك أن من الأشياء ما هو أعلى وأشرف من جوهر النفس كالباري تعالى والعقل والصور المجردة من الهيولي الذين هم

---

١- وردت في الأصل «علم الصانع». وهنا إما خطأ في النسخ، أو خطأ مطبعي - المؤلف

ملائكة الله المقربون. ومنها ما هو أدنون من النفس كالهوى والطبيعة والأجسام أجمع، فصارت معرفة النفس بالأشياء التي دونها في الشرف بطريق الحواس التي هي المباشرة واللمسة والمخالطة والإحاطة. وأما ما كان أشرف منها وأعلى، فصارت معرفتها لها بطريق البرهان الذي يضطر العقول إلى الإقرار به من غير إحاطة ولا مباشرة، وصارت معرفتها بذاتها وجوهرها بطريق العقل، لأن نسبة العقل إلى النفس كنسبة الضوء من البصر، وكنسبة المرأة إلى الناظر فيها. فكما أن البصر لا يرى شيئاً من الأشياء إلا بالضوء... كذلك النفس لا تتظر ذاتها إلا بنور العقل، ولا تعرف حقائق الموجودات إلا بالنظر إلى العقل. وإنما يتمنى للنفس النظر إلى العقل بعين البصيرة، إذا هي افتحت؛ وإنما تفتح لها عين البصيرة إذا هي انتبهت من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، ونظرت بعين الرأس إلى هذه المحسوسات، وفكرت في معانيها، واعتبرت أحوالها حتى تعرفها حق معرفتها.

(٤١٥-٤١٦: ٢).

«أما وقد بيئا لم صارت طرق العلوم ثلاثة... ونريد أن نذكر الآن طرق الحواس الخمس، ونصف كيفية إدراك القوى الحساسة لمحسوساتها... فنقول أولاً: ما الحواس الخمس، وما القوى الحساسة، وما الحس، وما الإحساس، وما المحسوسات؟ جواب ذلك:

«فاعلم أن الحواس هي آلات جسدانية، وهي خمس: العين، والأذن، واللسان، والأذن، واليد. وذلك أن كل واحد منها عضو من الجسد.

«وأما القوى الحساسة فهي قوى روحانية نفسانية، يختص كل منها بعضو من أعضاء الجسم.

وأما المحسوسات، فالأشياء المدركة بالحواس. والمدركة بالحواس هي أعراض حالة في الأجسام الطبيعية، مؤثرة في الحواس، مغيرة لكيفية مزاجها.

والحس هو تغيير مزاج الحواس عن مباشرة المحسوس لها. والإحساس هو شعور القوى الحساسة للتغيرات كيفية أمزجة الحواس.

بيان ذلك أن القوة البصرية مجرأها في العينين، وهي مستبطة الحدقتين في الرطوبة الجلدية. والقوة السامعة مجرأها في الأذنين، وهي مستبطة الصمامتين مما

يلٰي البطن المؤخر من الدماغ. والقوٰة الشامة مجرٰها في المنخرين، وهي مستبطةٰ  
الخياشيم مما يلٰي البطن المقدم من الدماغ. والقوٰة الذايقة مجرٰها الفم، وهي  
مستبطةٰ في رطوبٰة اللسان. والقوٰة اللامسة مجرٰها في عامة سطح بدن الحيوان  
الرقيق الجلد، ولكنها في الإنسان أظهر وخاصّة في الأنملة، وهي مستبطةٰ في  
الجلدين اللذين أحدهما ظاهر، البُن والأُخْرٰ مما يلٰي.

واعلم أن المحسوسات كلها خمسة أجناس، منها المدركات بطريق  
اللمس...، والجنس الثاني المدركات بطريق الذوق التي هي الطعوم...، والجنس  
الثالث هي الروائح المدركة بطريق الشم...، والجنس الرابع هي الأصوات  
المدركة بطريق السمع...، والجنس الخامس هي المبصرات المدركات بطريق  
البصر». (٤٠٢-٣٩٧، ٢: ٢٤).

بعد ذلك ينتقل الإخوان إلى شرح كيفية إدراك القوى الحساسة لمحسوساتها  
واحداً واحداً. ولسوف نقتصر هنا على ذكر كيفية إدراك القوى السامعة والقوى  
الباقرة. والإخوان هنا يتفقون مع كل ما نعرفه حالياً عن هذا الموضوع،  
ويستخدمون مصطلحات ما زالت الفيزياء الحديثة تستخدمها:

«أما إدراك القوى السامعة لمحسوساتها التي هي الأصوات... (فإن) كل هذه  
الأصوات إنما هي قرع يحدث في الهواء من تصادم الأجسام. وذلك أن الهواء لشدة  
لطافته، وخفة جوهره، وسرعة حركة أجزائه، يتخلل الأجسام كلها؛ فإذا صادم  
جسم جسماً انسلا ذلك الهواء من بينهما بحميّة وتدافع وتموج إلى جميع الجهات،  
فححدث من حركته شكل كروي، واتسع كما تتسع القارورة من نفخ الزجاج (=  
صانع الزجاج) فيها، أو الماء الساكن إذا ألقى فيه حجر فيتزاحم الماء حتى يبلغ  
أطراف الغدير. وكلما اتسع ذلك الشكل ضعفت حركته وتموجه إلى أن يسكن  
ويضمحل. فمن كان حاضراً من الناس وسائل الحيوانات التي لها أذن بالقرب من  
ذلك المكان، تموج ذلك الهواء الذي هناك، فتحسست عند ذلك القوى السامعة بتلك  
الحركة والتغير.

واعلم أن كل صوت له نغمة وصيغة وهيئة روحانية خلاف الصوت الآخر،  
وأن الهواء من شرف جوهره ولطافة عنصره يحمل كل الأصوات بهيئتها وصيغتها،

ويحفظها لثلا يختلط بعضها ببعض فتفسد هيئتها، إلى أن يبلغها أقصى مدى غيابها عند القوة السامة، لتؤديها إلى القوة المتخيلة...

أما كيفية إدراك القوة الباصرة لمحسوسياتها التي هي عشرة أنواع: أولها الأنوار والظلام، والألوان، والسطوح، وال أجسام أنفسها، وأشكالها، وأبعادها، وحركاتها، وسكنها، وأوضاعها. فالمدرك من هذه الأنواع بالحقيقة والذات (هما) النور والظلمة حسب، إلا أن الظلمة شيء يُرى ولا يُرى بها شيء آخر، والنور هو الذي يُرى ويُرى به شيء آخر...

ثم اعلم أن النور والظلمة لونان روحيان، وأن السواد والبياض لونان جسمانيان، وأن النور مشاكل للبياض، وأن الظلمة مشاكلة للسواد. وذلك أن البياض يلوح على سائر الألوان كما أن في النور ثرى سائر المرئيات، وعلى السواد لا تتبين الألوان وفي الظلمة لا يُرى شيء.

«ثم اعلم أن النور والظلمة يسريان في الأجسام المشففة كسريان الروح في الجسد، وينسلان منها بلا زمان. ولكن الضوء إذا سرى في الأجسام المشففة حمل معه ألوان الأجسام وأوصافها حملًا روحانياً، وحفظها بهيئتها، حتى لا يختلط بعضها ببعض، فيفسد هيئتها، كما حمل الهواء الأصوات بهيئتها، كما وصفنا قبل، حتى يبلغها أقصى مدى غيابها عند القوة الباصرة المستبطة في الرطوبة الجلدية التي في الحدقتين.

ثم اعلم أن الحدقتين هما من أحد الأجسام المشففة، وهما مرأتا الجسد. وذلك أنهما رطوبتان مغطتان بغشاءين شفافين، وهما غشاء القرنية. فإذا سرى الضوء في الأجسام المشففة، وحمل معه ألوان الأجسام الحاضرة، واتصل بحدقتي الحيوان الحاضرة هناك، وسرى فيهما كسريانه في سائر الجسم المشففة، انطبعت الجلدية بتلك الألوان كما ينطبع الهواء بالضياء، فعند ذلك تحس القوة الباصرة بذلك التغيير، فتؤدي خبره إلى القوة المتخيلة، كما تؤدي سائر القوى الحساسة أخبار محسوساتها...

وقد ظن كثير من أهل العلم أن إدراك البصر المبصرات إنما يكون بشعاعين يخرجان من العينين، وينفذان في الهواء وفي الأجسام المشففة، ويدركان هذه

المبصرات؛ وهذا ظنٌ من لا رياضة له بالأمور الروحانية، لا وبالأمور الطبيعية، ولو ارتاض فيها لبيان صحة ما قلنا ووصفنا...

(أما) في كيفية وصول آثار المحسوسات إلى القوة المتخيلة، فنقول إنه ينتشر من مقدم الدماغ عصبات لطيفة لينة تتصل بأسفل الحواس، وتتفرق هناك، وتتسج في أجزاء جرم الدماغ كنسج العنكبوت. فإذا باشرتُ **كيفية المحسوسات** من أجزاء الحواس وتغيّرَ مزاج الحواس عندها، وغيرتها عن **كيفياتها**، وصل ذلك التغيير في تلك الأعصاب التي في مقدم الدماغ، والتي منشؤها من هناك كلها، فتجمع آثار المحسوسات عند القوة المتخيلة، كما تجتمع رسائل أصحاب الأخبار عند صاحب الخريطة، فيوصل تلك الرسائل كلها إلى حضرة الملك. ثم إن الملك يقرؤها ويفهم معانيها، ثم يسلّمها إلى خازنه ليحفظها، فيحفظها إلى وقت الحاجة إليها.

وهكذا حكم القوة المتخيلة إذا اجتمعت عندها آثار هذه المحسوسات التي أدتها إليها القوة الحساسة، دفعتها إلى القوة المفكرة التي مسكنها وسط الدماغ، لتتظر فيها وترى في معانيها، وتعرف حقائقها ومضارها ومنافعها، ثم تؤديها إلى القوة الحافظة لحفظها إلى وقت التذكار...» (٤٠٧ - ٢٤ : ٤١١)

هذه القوى الثلاث يميزها إخوان الصفاء عن القوى الحساسة بكونها روحانية، ويضيفون إليها قوتين آخرين هما الناطقة والصانعة:

«اعلم وفقك الله، أن للنفس الإنسانية خمس قوى آخر روحانية، سيرثها غير سيرة الخمس الحساسة الجسمانية، وهي القوة المتخيلة والمفكرة والحافظة والناطقة والصانعة وذلك بإدراكها رسوم المعلومات إدراكاً روحانياً من غير هيولها. فأما الحساسة فلا تدرك محسوساتها إلا في البيول. وأيضاً فإن هذه القوى الروحانية تتناول رسوم المعلومات بعضها من بعض، على غير سيرة الحساسة. وذلك أن القوى الحساسة كل واحدة منها مختصة بإدراك جنس من المحسوسات؛ وذلك أن الباصرة لا تدرك الأصوات ولا الطعوم ولا الروائح ولا الملوثات إلا الألوان. وهكذا والشامة والذائقه واللامسة، كل واحدة لا تشارك غيرها في محسوساتها.

وأما القوى الخمس الروحانية، فإنها كالمتعاونات في إدراكها رسوم المعلومات. وذلك أن القوة المتخيلة إذا تناولت رسوم المحسوسات كلها، وقبلتها في ذاتها كما يقبل الشمع نقش الفص، فإن من شأنها أن تناولها كلها إلى القوة المفكرة من ساعتها، فإذا غابت المحسوسات عن مشاهدة الحواس لها، بقيت تلك الرسوم مصورة صورة روحانية في ذاتها، كما يبقى نقش الفص في الشمع المختوم مصوّراً بصور روحانية مجردة عن هيولاتها، فيكون عند ذلك لها كالبيولي، وهي فيها كالصورة.

ثم إن من شأن القوة المفكرة أن تنظر إلى ذاتها وترأها (أي رسوم المحسوسات) معاينة، وتتروى فيها وتميزها، وتبحث عن خواصها ومنافعها ومضارها. ثم تؤديها إلى القوة الحافظة لحفظها إلى وقت التذكاري. ثم إن من شأن القوة الناطقة التي مجرّها على اللسان، إذا أرادت الإخبار عنها والإنباء عن معانيها والجواب للسائلين عن معلوماتها، ألقّت لها ألفاظاً من حروف المعجم، وجعلتها كالسمات لتلك المعاني التي في ذاتها، وعبرت عنها للقوة السامعة من الحاضرين. ولما كانت الأصوات لا تتمكن في الهواء إلا ريشما تأخذ المسامع حظها منها، ثم تض محل، احتالت الحكمة الإلهية بأن قيدت معاني تلك الألفاظ بصناعة الكتابة. ثم إن من شأن القوة الصانعة أن تصوغ لها من الخطوط الأشكال بالأقلام، وتودعها وجوه الألواح ويطون المطامير، ليبقى العلم مفيداً فائدة من الماضين للغابرين، وأثراً من الأولين للآخرين». (٤١٤-٤١٥: ٢٤).

والآن، إذا كانت هذه هي القوى التي يحصل بواسطتها الإنسان على معلوماته، وأنواعها خمسٌ حسية وخمسٌ روحانية، فإلى أي حد تبلغ طاقته في المعرف، وإلى أي حد مبلغه من العلوم؟

«اعلم أن الله تعالى لما خلق جسد آدم، عليه السلام، أبي البشر، من التراب وصوره في أحسن تقويم... ثم نفع فيه من روحه، صار ذلك الجسد الترابي بتلك الروح الشريفة حياً عالماً قادراً. ثم فضلَّ بما علمه من الأسماء على بعض الملائكة لا عليهم كلهم، وأمرهم بالسجود له من أجل تلك الروح الشريفة التي نفع فيه، لا من أجل الجسد الترابي. وأبابيليس اللعين لما نظر إلى الجسد الترابي، وعرف ورأى تلك الروح

الشريفة الفاضلة العالمة، قال: (أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ حَلَقْتُهُ مِنْ تَارٍ وَحَلَقْتُهُ مِنْ طِينٍ) (١). إذ النار خير من التراب، لأن النار جسم مضيء متحرك يطلب العلو، والتراب جسم مظلم ساكن يطلب السُّفل. وكان هذا منه قياساً خطأً، لأن السجود لم يكن للجسد الترابي، بل لتلك الروح الشريفة، لأن الإنسان إنما يأكل ويشرب وينام من أجل الجسد، ويتحرك ويحس ويتكلم ويعلم بالنفس الشريفة التي من أمر الله.

ثم أعلم أن العلم غذاء للنفس وحياة لها، كما أن الطعام وجميع المقاولات غذاء وشراب للجسد وحياة له.

ثم أعلم أن العلم بالأشياء، بعضه طبيعي غريزي مثل ما يدرك بالحواس ومثل ما في أوائل العقول (= البدويات)، وبعضها تعليمي مكتسب مثل الرياضيات والأداب، وما يأتي به الناموس. فمن الناس من لا يرغب في التعلم والتآدب بل يتكل على ما تدركه الحواس أو ما في قرائح العقول، ومنهم من يرغب في التعلم والتآدب، لكن من الناس من لا يقبل من العلم إلا ما يتصور في نفسه أو يقوم عليه برهان هندسي أو منطقي، ومنهم طائفة لا تقبل إلا ما يدل عليه قول الشاعر، وطائفة لا تقبل إلا برواية وخبر. ومنهم طائفة لا تقبل إلا بالاحتجاج والجدل، ومنهم من يرضي بالتقليد ويقنع بذلك.

وينبغي لنا أن نبين مبلغ قوة الإنسان في إدراك المعلومات والمحسوسات إلى أي نهاية، وهي جهده وطاقته في معرفة حقائق الأشياء، وإلى أي حد ينتهي. لأن في الناس طائفة من العقلاة لما تفكروا في حدوث العالم، وبحثوا عن العلة الموجبة لكونه، بعد أن لم يكن، لم يعرفوها ولم يتصورا في عقولهم بدء كون العالم، فدعاهم جهلهم عند ذلك إلى القول بقدم العالم. ومنهم من لاح له شيء غير ما لاح للآخر، فاختللت أقاويلهم في حدوث العالم والعلة الموجبة لكونه...

ثم أعلم أن من تفكّر في كيفية حدوث العالم وعلة حدوثه بعد أن لم يكن، ويريد أن يعرفها أو يتصور كيف كان ذلك، وهو جاهل لا يعرف كيفية تركيب جسده، ولا يتفكر في بنية هيكله، ولا يدرى كيف كان بدء كون ذاتها،

ولا يعلم ماهية جوهر نفسه ولا كيفية ارتباطها بجسده، ولا لأي علة رُبِطَتْ به بعد أن لم تكن مريوطة، ولا لأي علة تفارق الجسد في آخر العمر... هو يريد أن يعرف بدء كون العالم وكيفية حدوثه، وما تلك العلة الموجبة لكونه، مع جهله بما ذكرنا من هذه الأشياء التي هي أقرب إلى فهمه وأسهل لتعليمه، وأمكن لتصوره، فمثيله كمثل رجل لا يطيق حمل مائة رطل، فهو يتكلف حمل ألف رطل، أو كمثل من لا يقدر على المشي، وهو يريد أن يعدو...

ثم أعلم أنه إذا اعتبر أحوال الإنسان ومجاري أموره من ذلك، وحال جثته، فإنه متوسط بين الصغر والكبر، فلا صغير جداً ولا كبير مفرطاً؛ وهكذا حال بقائه، فلا هو طويل العمر في الدنيا، ولا قصير المدة فيها؛ وهكذا حال وجوده، فلا هو متقدم الوجود على الأشياء، ولا متأخر عنها... وهكذا حال رتبته في الشرف والدماة متوسط، لأن من الموجودات ما هو أشرف منه كالملائكة المقربين، ومنها ما هو أدون منه كالبهائم؛ وهكذا حاله في القوة والضعف متوسط، فلا هو قوي متن ولامع ضعيف مهين... وهكذا حال قوة حواسه على إدراك المحسوسات، فلا يحس منها إلا المتوسطات بين الطرفين. وذلك (مثال ذلك) أن القوة الباقرية لا تقوى على إدراك الألوان في الظلمة الظلماء، ولا على إدراكها في النور الباهر... وهكذا قوة السمع لا تطيق استماع المساعقة لشديتها وجلالتها، ولا تقوى أيضاً على إدراك دبيب النملة...

«وهكذا قوة عقل الإنسان متوسطة، ( فهو ) لا يقوى على تصور الأشياء المعقولة إلا ما كان متوسطاً بين الطرفين من الجلاله والخفاء. وذلك أن من الأشياء المعقولة ما لا يمكن عقل الإنسان إدراكه وإحاطة العلم به لجلالته وشدة ظهوره وبيانه ووضوحه مثل جلالة الباري عز وجل، فإنه لا يقوى عقل الإنسان على إدراكه وإحاطة العلم ب Maheriyah ذات جلالته، وذلك لشدة ظهوره ووضوح بيانه، لا لخفاء ذاته وشدة كتمانه؛ و ( أيضاً ) مثل عجز الإنسان عن تصور صورة العالم بكليته، لشدة كبره وظهوره لا لصغره وخفائه؛ ومثل عجزه أيضاً عن إدراك الصور المجردة عن الهيولى لشدة صفاتها ولطافتها ونفوذها في الأشياء...»

ثم أعلم أنه ليس إلى معرفة علل هذه الأشياء وصولٌ إلا أن تؤخذ من الأنبياء، عليهم السلام، تقليداً كما أخذوها عن الملائكة تسليماً.

ثم اعلم أن نسبة البشر إلى علم الملائكة ومعرفتهم، كنسبة علم حيوان البحر إلى حيوان البر ومعرفتها بأمورها، وكعلم حيوان البر إلى علم البشر ومعرفته بأمورها. وذلك أن حيوان الماء لها حس وحركة وتميز تصرف فيها من طلب غذائها ومصالحها ومنافعها والهرب من عدوها وعرفانها ذكرانها وإناثها وأبناء جنسها؛ فاما إحساسها بآحوال حيوان البر ومعرفتها بأمورها، فليس لها إلى معرفة ذلك إلا شيء يسير. وهكذا علم حيوان البر بآحوال البشر ومعرفتها بأمور الناس، فليس لها إلا شيء يسير. وهكذا علم البشر بآحوال الملائكة، ومعرفتهم بأمور الذين في فضاء الأفلاك وطبقات السماوات، فليس لهم بها علم إلا شيء يسير. وهكذا آحوال الملائكة في مراتبها ومقاماتها، متفاوتة متباعدة، الأول فالأول والأشرف فالأشرف. وفوق كل ذي علم عليم وإلى رب المنتهي...<sup>١</sup>

ثم اعلم أن علم جميع الخلائق بالنسبة على علم الله تعالى، ليس إلا كالجزء اليسير، كما قال تعالى: (وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ...)<sup>(١)</sup> يعني علم الله. وقال: (...وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ...).<sup>(٢)</sup> وتحن قد جعلنا هذه الرسالة تبيهاً لإخواننا على نهاية مبلغ طاقة الإنسان في العلوم والمعارف، وتobiجاً لأقوام جهال يعارضون العلماء بالكلام والجدال، ويسألونهم عن علل أشياء ليس في طاقة الإنسان معرفتها، وهم قد تركوا البحث عن أشياء واجب عليهم تعلمها والبحث عنها، ثم لا يسألون عنها ولا يتفكرون فيها بجهلهم». (٢٨: ٣، ٢٤-١٨).

أخيراً نعيد القول بأن معرفة النفس ليست غاية مقصودة لذاتها، بل لغاية أكثر سمواً ورفة، وهي الارتفاع بهذه النفس من عالم المادة إلى ملوكوت الروح. وذلك لأنَّ:

«النفوس الجزئية إنما رُبطت بأجسادها التي هي أجسام جزئية، كيما تكمل فضائلها وتخرج كل ما في القوة والإمكان إلى الفعل والظهور من الفضائل والخيرات، إلى الفعل والظهور. ولم يمكن ذلك إلا بارتباطها بهذه الأجساد

١- سورة لقمان: الآية ٢٧.

٢- سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

وتدبراتها لها، كما أن الباري، جل شأوه، لم يكن إظهار جوده وفيض إحسانه وأفضاله وإنعامه إلا بإيجاده هذا الهيكل العظيم المبني بالحكمة، المصنوع بالقدرة، أعني الفلك المحيط وما يحويه من سائر الأفلاك والكواكب والأركان والمولّدات الكائنات، وتدبره لها وسياسته إياها». (٩: ١، ٣١٨).

فالغاية القصوى لحياة النفس في الجسد وفي هذا العالم هو الارتفاع بها من الحالة الدنيا إلى حالة الكمال التي تؤهلها للانعتاق والنجاة من أسر الطبيعة. والإخوان في سياق تعليمهم الخاص بارتفاع النفس قد وضعوا الأسس الأولى لنظرية ارتفاع الأنواع مما قالت به الداروينية بعدهم بنحو ألف عام. وهذا ما يقودنا إلى الفصل التالي.

## ٤- ارتقاء النفس والنجاة من أسر الطبيعة

في الارتقاء الطبيعي:

عندما أهبطت الروح من مكانها العليا إلى عالم المادة تقطعت ثلاث فرق: «فرقة اتحدت بجوهرية المعادن، وفرقـة اتحدت بـجوهرية النبات، وفرقـة اتحدت بـجوهرية الحـيوان الذي أفضله عـالم الإنسان... ولا تزال الأشياء موجودة على ما هي به من اجتماع الكثيف باللـطيف، ما دامت النفـوس الجـزئية مـتحركة بالنشـوة والبلـى، والكون والفسـاد والترقـي من الحال الأدنـى إلى الحال الأعلى، حتى ترـقـى كلـها، وتصـعد بـأجمعـها كـما تتصـاعد المـياه من البـخارـات وتصـيرـ في الغـمام وـلا تـبـقـي في الأوـاني إـلا تقـالـاتها، فـيرـمى بـها، إـذ لا حـاجـة إـليـها. وـاعـلم يا أخـي، أـيدـك الله وإـيانـا بـروحـ منهـ، بـأنـه سـترـجـعـ النفـوس الجـزئـية إـلى النـفـس الكلـية بـأـجمـعـها، وـتصـيرـ في عـالمـها الروـحـاني وـمـحلـها النـورـاني وـحالـها الأـزلـي وـوقـتها الـدـهـري الأـبـدي السـرمـدي الـذـي لا نـهـاـية لـطـولـهـ، الـذـي كـانـتـ فـيهـ قـبـلـ تـعلـقـها بـالـجـسـمـ». (جا: ٢٧٢).

إنـ العـالـمـ الطـبـيعـي مليـءـ بـالـأـروـاحـ، وـالـنـفـوسـ الـتـي أـهـبـطـتـ منـ عـلـيـائـهاـ لمـ تـسـجـنـ فـقـطـ فيـ الـهـيـئةـ الـحـيـوانـيـةـ الـتـي أـشـرـفـهاـ الـهـيـئةـ الإـنـسـانـيـةـ، وإنـماـ فيـ الـهـيـئةـ الـنـبـاتـيـةـ، وـحتـىـ فيـ الـعـناـصـرـ الـتـي تـتـكـونـ مـنـهـاـ الـأـرـضـ، وـالـتـي نـظـنـهـاـ موـاتـاـ لـحـيـاةـ فـيـهـاـ: «وـاعـلمـ ياـ أـخـيـ أنـ لـهـذـهـ الـجـواـهـرـ (الـمـعـدـنـيـةـ) خـواـصـ كـثـيرـةـ، وـطـبـاعـهـاـ مـخـتـلـفةـ: فـمـنـهـاـ مـتـضـادـةـ مـتـاـفـرـةـ، وـمـنـهـاـ مـتـشـاكـلـةـ مـتـاـلـفـةـ، وـلـهـاـ تـأـثـيرـاتـ بـعـضـهـاـ فـيـ بـعـضـ، إـماـ جـذـبـاـ أوـ إـمـساـكاـ أوـ دـفـعاـ أوـ نـفـورـاـ. وـلـهـاـ أـيـضاـ شـعـورـ خـفـيـ وـحـسـ لـطـيفـ كـمـاـ لـلـنـبـاتـ وـالـحـيـوانـ، إـماـ شـوـقـاـ وـمـحـبةـ، إـماـ بـغـضاـ وـعـدـاؤـهـ. وـالـدـلـلـيـلـ عـلـىـ صـحـةـ مـاـ قـلـنـاـ وـحـقـيقـةـ مـاـ وـصـفـنـاـ، قـولـ الـحـكـماءـ فـيـ كـتـابـ الـأـحـجـارـ وـنـعـتـهـمـ لـهـاـ أـنـ طـبـيـعـةـ تـأـلـفـ طـبـيـعـةـ،

وطبيعة تناسب طبيعة أخرى، وطبيعة تلتصق بطبيعة، وطبيعة تأنس بطبيعة، وطبيعة تفهر طبيعة».. (١٩: ٢٠).

وهنالك عملية ارتقاء دائبة تحصل في هذه المستويات الثلاثة التي حُبست فيها النفوس الجزئية في العالم الطبيعي الذي هو بمثابة جهنم لهذه النفوس. فالنفوس المعدنية ترتفع وتتحول إلى نفوس نباتية، وهذه بدورها ترتفع وتتحول إلى نفوس حيوانية، وهذه أيضاً تصدع نحو المرتبة الإنسانية التي يحصل عندها وحدها التحرر والخلاص من سجن المادة. وهيئة الإنسان المنتسبة هي الصراط المستقيم الذي يصعد بالروح إلى الملا الأعلى:

«ولما أهبطت النفس الجزئية وقرنت بالهيكل الجسمانية، افترقت من حال إلى حال حتى بلغت إلى آخر باب في جهنم عالم الكون والفساد، وهي الصورة الإنسانية... فإن صورة الإنسان أجل الأشكال وأتم الصور، وذلك أنه منصب، وهو الصراط المدود بين الجنة والنار، وهو سيد الصور، وذلك أنه منصب وجميع الصور التي دونه ساجدة له وراكعة وهو ربها وسيدها... وهي مكلفة بطاعته والسجود له، كما هو مكلف بطاعة ربه والخضوع إليه... وعبادته سبحانه وتعالى حق عبادته. ولذلك وجب عليه الطاعة والانقياد لباريه، وسقط ذلك عن غيره من الحيوانات». (جا: ٦٣-٦٤).

«إن الأرض بما عليها من المدن والقرى والجزائر التي في البحار، وما فيها من المساكن، كلها حبس ومطامير وسجون ومضاائق للنفوس الجزئية، وكذلك جميع أشخاصها من النبات والحيوان ذوات النفوس كلها قيود وأغلال وكبول للنفوس المتعلقة بما يجذبها إلى أسرا الطبيعة؛ وأنها كلها برانخ، ولكنها متفاوتة الصفات ومتفايرة الدرجات، ومتباينة الصور من الضيق والاتساع والارتفاع والآلام واللذات؛ وأن منها ما هو في العذاب المهين والذل المقيم مثل البهائم المستعملة والحيوانات المذبوحة في الهياكل والبيع، والنبات الذي هو في غاية الذل والهوان؛ وأن من أكملها صورة وأتمها بنية وأعلاها منزلة الصورة الإنسانية، وأنها صراط مستقيم وكتاب مبين وطريق قويم، وهي المطية التي من سار عليها قاصداً، وكان في سيره على الحق معتمداً، فلا شك أنه يصل بها إلى دار السعادة، ويفارق دار الهوان». (جا: ٥٣-٥٤).

«واعلم يا أخي أن المعادن تستحيل إلى أجسام النبات، وأجسام النبات تستحيل إلى أجسام الحيوان، وأشرف الحيوان الإنسان. فصورة النبات صراط منكوس إلى العمق<sup>(١)</sup> وقد جازتها النفس الحيوانية ونجت منها؛ وصورة الحيوان صراط ممدود على السطح، وقد جازتها النفس الإنسانية ونجت منها؛ وصورة الإنسان صراط مستقيم كالخط قائماً منتصباً بين الجنة والنار وهي أخريات جهنم، فأي نفس جازتها نجت من جهنم ودخلت الجنة التي هي صورة الملائكة، والا رُدَت إلى أسفل السافلين، كما ذكر الله تعالى: (لَقَدْ حَلَقْنَا إِلَّا نَسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ) <sup>٢</sup> تُمَّ رَدَّنَاهُ أَسْفَلَ سَافَلِينَ <sup>٣</sup> إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ قَلَّهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْثُونٍ <sup>(٤)</sup> (٤٧، ٢٩).

ونحن هنا أمام البوادر الأولى للنظرية الحديثة في التطور الطبيعي وارتقاء الأنواع، فالنبات قد نشأ عن عناصر الأرض الطبيعية، والحيوان قد نشأ عن النبات، والإنسان قد نشأ عن الحيوان. وهذا الارتقاء في الشكل المادي يرافقه ارتقاء روحي من الصراط المنكوس إلى الصراط المستقيم الذي يوصل إلى الصورة الملائكية التي تحررت من الشكل المادي، والتي هي الغاية القصوى:

«واعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الجواهر المعدنية هي في أدون مراتب المولدات من الحكائين، وهي كل جسم متكون منعقد من أجزاء الأركان الأربع التي هي النار والهواء والماء والأرض؛ وأن النبات يشارك الجواهر في كونها من الأركان، ويزيد عليها وينفصل منها بأنه كل جسم يتغذى من الأركان وينمو ويزيد في أقطاره الثلاثة طولاً وعرضًا وعمقًا؛ وأن الحيوان أيضاً يشارك النبات في الغذاء والنمو، ويزيد عليه وينفصل عنه بأنه جسم متحرك حساس؛ والإنسان يشارك النبات والحيوان في أوصافها ويزيد عليها وينفصل عنها بأنه ناطق مميز جامع لهذه الأوصاف كلها.

ثم اعلم يا أخي بأن النبات متقدم الكون والوجود على الحيوان بالزمان، لأنه مادة لها كلها، وهيول لصورها، وغذاء لأجسادها، وهو كالوالدة للحيوان، أعني النبات. وذلك أنه يمتلك رطوبات الماء ولطائف أجزاء الأرض بعروفه إلى أصوله، ثم

١- لأن جذر النبات الذي هو راسه مغروس في التراب

٢- سورة التين: الآيات ٤-٦.

يحييها إلى ذاته، ويجعل من فضائل تلك المواد ورقاً وثماراً وحبوباً نضيجاً ويتناوله الحيوان غذاءً صافياً هنيئاً مريئاً، كما تفعل الوالدة بالولد فإنها تأكل الطعام نضيجاً ونبيئاً، وتتناول ولدها لبناً خالصاً سائناً للشاربين. فلو لم يكن النبات يفعل ذلك من الأركان لكان يحتاج الحيوان إلى أن يتغذى من الطين صرفاً، ومن التراب سفأً، ويكون متعيناً في غذائه وملاده. فانظر يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، إلى معرفة حكمة الباري، جل شوؤه، كيف جعل النبات واسطة بين الحيوان وبين الأركان...

ثم أعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن من الحيوانات ما هو تام الخلقة كـأـلـصـورـةـ كالـتيـ تـنـزـوـ وـتـحـبـلـ وـتـلـدـ وـتـرـضـعـ، وـمـنـهـ ماـ هـوـ نـاقـصـ الخـلـقـةـ كـالـتـيـ تـكـوـنـ مـنـ الـعـفـونـاتـ، وـمـنـهـ ماـ هـوـ كـالـحـشـرـاتـ وـالـهـوـامـ بـيـنـ ذـلـكـ، الـتـيـ تـبـيـضـ وـتـحـضـنـ وـتـرـبـيـ. ثـمـ اـلـعـمـ بـأـنـ الـحـيـوـانـاتـ النـاقـصـةـ الـخـلـقـةـ مـتـقـدـمـةـ الـوـجـودـ عـلـىـ التـامـةـ الـخـلـقـةـ بـالـزـمـانـ فـيـ بـدـءـ الـخـلـقـ... إـنـ حـيـوـانـ المـاءـ وـجـوـدـهـ قـبـلـ وـجـوـدـ حـيـوـانـ البرـ بـزـمـانـ»<sup>(١)</sup>...

واعلم يا أخي بأن الحيوانات التامة الخلقة كلها كان بدء كونها من الطين أولاً، من ذكر وأنشى توالت وتتسلا وانتشرت في الأرض سهلاً وجبلًا وبرأً وبحراً، من تحت خط الاستواء حيث يكون الليل والنهار متتساوين، والزمان أبداً معتدلاً هناك بين الحر والبرد، والماء المتهدئة لقبول الصورة موجودة دائماً. وهناك أيضاً تكون أبواناً آدم أبو البشر وزوجته، ثم توالتا وتنسلا أولادهما وامتلأت الأرض منهم...

ثم أعلم يا أخي بأن الحيوانات كلها متقدمة الوجود على الإنسان بالزمان، لأنها له ولأجله (وُجدت)، وكل شيء هو من أجل شيء آخر فهو متقدم الوجود عليه. هذه الحكمة في أولية العقل لا تحتاج إلى دليل من المقدمات ونتائجها، لأنه لو لم يتقى وجود هذه الحيوانات على وجود الإنسان لما كان للإنسان عيش هنيء، ولا مروءة كاملة، ولا نعمة سائفة، بل كان يعيش عيشاً نكداً...

---

١- وبذلك يستبق الإخوان النظريات الحديثة التي تقول أن الحياة قد ابتدأت في البحر ثم انتقلت إلى البر.

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن صور النبات منكوسه الانتساب إلى أسفل لأن رؤوسها نحو مركز الأرض ومؤخرها نحو محيط الأفلاك؛ والإنسان بالعكس من ذلك، لأن رأسه مما يلي الفلك، ورجليه مما يلي مركز الأرض في أي موضع وقف على بسيطها شرقاً وغرباً وجنوباً وشمالاً... والحيوانات متوسطة بين ذلك لا منكوسه كالنبات، ولا منتصبة كالإنسان، بل رؤوسها إلى الآفاق، ومؤخرها إلا ما يقابلها من الأفق الآخر..

«وقد بينا في رسالة لنا أن قوى النفس الكلية أول ما تبتدئ تسري في قعر الأجسام من أعلى سطح فلك المحيط نحو مركز الأرض. فإذا سرت في الأفلاك والكواكب والأركان والمولادات وبلغت إلى مركز الأرض من أقصى مدى غياباتها ومتنه نهاياتها، عطفت عند ذلك راجعة نحو المحيط، وهو المعراج والبعث والقيمة الكبرى.

فانظر الآن يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، كيف يكون انصراف نفسك من هذا العالم إلى هناك، فإنها هي إحدى القوى المنبثة من النفس الكلية السارية في العالم، وقد بلغت إلى المركز، وانصرفت ونجت من الكون في المعادن، أو في النبات، أو في الحيوان، وقد جاوزت الصراط المنكوس (صورة النبات) والصراط المقوس (صورة الحيوان)، وهي الآن على صراط مستقيم آخر درجات جهنم، وهي الصورة الإنسانية. فإن جاوزتَ وسلمتَ من هذه دخلت الجنة». (٢٢: ١٨٠-١٨٣).

حلقات التطور هذه مرتبطة بعضها بعض عبر مراحل وسيطة تحول عندها إحدى الحلقات إلى التي تليها:

«آخر مرتبة الجوادر المعدنية متصلة بأول مرتبة الجوادر النباتية... وأخر مرتبة النبات متصلة بأول مرتبة الحيوانية، وأخر مرتبة الحيوانية متصلة بأول مرتبة الإنسانية، وأخر مرتبة الإنسانية متصلة بأول مرتبة الملائكة الذين هم سكان السماوات وقاطنو الأفلاك...»

اعلم يا أخي بأنك مندوب لقاء ربك، ومبعوث من هذه الدنيا إلى هذه المرتبة (الملائكية)، ومقصود بك إليها منذ يوم خلقت، تتقل من حال أدون إلى حال هي أتم وأكمـل وأشرف إلى أن تلقـي ربـك... فمن تلك الحالـات ما قد جـاوزـتـ وـشاهـدتـ، ومنها ما لم تـبلـغـها بـعـدـ». (٢١: ١٥٠-١٥١).

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الباري، جل شوأه، لما أيدع  
الموجودات واختبر الكائنات، جعل أصلها كلها من هيولى واحدة، وخالف بينها  
بالصور المختلفة، وجعلها أحناساً وأنواعاً مختلفة متضمنة متباعدة، وقوى ما بين  
آطراها، وربط أولئها وأواخرها بما قبلها رباطاً واحداً على ترتيب ونظام لما فيه من  
إتقان الحكمة وإحكام الصنعة، لتكون الموجودات كلها عالماً واحداً منتظماً  
نظاماً واحداً وترتيباً واحداً، لتدل على صانع أحد.

فمن تلك الموجودات المختلفة الأجناس المتباعدة الأنواع، المربوطة أولئها  
بأواخرها وأواخرها بما قبلها في الترتيب والنظام، المولدات الكائنات التي دون ذلك  
القمر، وهي أربعة أحناس، المعادن والنبات والحيوان والإنسان. وذلك أن كل جنس  
منها تحته أنواع كثيرة، فمنها ما هو في أدون المراتب، ومنها ما هو في أشرفها  
وأعلاها، ومنها ما هو بين الطرفين. فأدون أطراف المعادن مما يلي التراب: الجص  
والزاج وأنواع الشبوب؛ والطرف الأشرف: الياقوت والذهب الأحمر، والباقي بين  
هذين الطرفين (على درجات متفاوتة) من الشرف والدناءة، كما يبينا في رسالة  
المعادن.

وهكذا أيضاً حُكم النبات فإنه أنواع كثيرة متباعدة متفاوتة، ولكن منها  
ما هو في أدون الرتبة مما يلي رتبة المعادن، وهي خضراء الدمن، ومنها ما هو في  
أشرف الرتبة مما يلي رتبة الحيوان، وهي شجرة النخل. وبيان ذلك أن أول الرتبة  
النباتية وأدونها مما يلي التراب هي خضراء الدمن. (وهذه) ليست بشيء سوى غبار  
يتبلد على الأرض والصخور والأحجار، ثم تصيبه الأمطار وأنداء الليل، فيصبح  
بالغد كأنه نبت زرع وحشائش. فإذا أصابه حر شمس نصف النهار جف، ثم يصبح  
من غد مثل ذلك من أول الليل وطيب النسيم، (ومثلها الكمة والفطر وما شاكل  
ذلك. وذلك أن هذا الجنس من الكائنات يتكون في التراب كالمعدن، ثم ينبت في  
الموضع الندية في أيام الربيع من الأمطار، كما ينبت النبات، ولكن من أجل أنه  
ليس له ثمرة ولا ورقة... صار يشبه المعادن، ومن جهة أخرى يشبه النبات)<sup>(١)</sup>.

---

١- هذا المقطع المعترض بين قوسين، من الرسالة (٢٤: ٣٢٥).

ولا تبت الكمة ولا خضراء الدمن إلا في أيام الربيع في البقاع المجاورة، لتقابض ما بينهما، لأن هذا (أي خضراء الدمن) معدن نباتي، وذاك (أي الكمة) نبات معدني.

وأما النخل فهو آخر المرتبة النباتية مما يلي الحيوانية، وذلك أن النخل نبات حيواني، لأن بعض أحواله مماثل لأحوال النبات، وإن كان جسمه نباتاً. بيان ذلك أن القوة الفاعلة (فيه) منفصلة عن القوة المنفعلة، والدليل على ذلك أن أشخاص الفحولة منه مماثلة لأشخاص الإناث، ولأشخاص فحولته لقاح في إناثها كما يكون ذلك للحيوان... وأيضاً فإن النخل إذا قطعت رؤوسها جفت ويطبل نموها ونشوؤها وماتت. كل ذلك موجود في الحيوان. فبهذا الاعتبار تبين أن النخل نباتي بالجسم، حيواني بالنفس، إذ كانت أفعاله أفعال النفس الحيوانية، وشكل جسمه شكل النبات.

وفي النبات نوع آخر فعله أيضاً فعل النفس الحيوانية، لكن جسمه جسم النبات، وهو الكشوت. وذلك أن هذا النوع من النبات ليس له أصل ثابت في الأرض كما يكون لسائر النباتات، ولا له أوراق كأوراقها، بل إنها تلتقي على الأشجار والزروع والشوك، فتمتص من رطوبتها وتغذى بها كما يتغذى الدود الذي يدب على ورق الأشجار وقضبان النبات ويقرضها، فيأكلها ويغذى بها... فقد بان بما وصفنا أن آخر المرتبة النباتية متصل بأول المرتبة الحيوانية، وأما سائر المراتب النباتية فهي بين هذين.

واعلم يا أخي بأن أول مرتبة الحيوان متصل بأخر مرتبة النبات... فأدون الحيوان وأنقصه هو الذي ليس له إلا حاسة واحدة فقط، وهو الحلزون، وهي دودة في جوف الأنبوة، تبت تلك الأنبوة على الصخر الذي في سواحل البحار وشطوط الأنهار. وتلك الدودة تُخرج نصف شخصها من جوف تلك الأنبوة، وتبسيط يمنة ويسرة تطلب مادة يتغذى بها جسمها، فإذا أحسست برطوبة ولين انبسطت إليه، وإذا أحسست بخشونة أو صلابة انقبضت وغاصت في جوف تلك الأنبوة حذراً من مؤذ لجسمها ومفسد لها. وليس لها سمع ولا بصر ولاشم ولا ذوق، إلا الحس واللمس فقط. وهذا أكثر الديدان التي تتكون في الطين وفي قعر البحار وأعماق الأنهار... فهذا النوع حيوان نباتي لأن جسمه ينبع كما ينبع بعض النبات، ويقوم على ساقه قائماً. وهو من أجل أن يتحرك جسمه حرفة اختيارية حيوان، ومن

أجل أنه ليست له إلا حاسة واحدة فهو أنقص الحيوان رتبة في الحيوانية. وتلك الحاسة أيضاً فقد يشارك بها النبات، وذلك أن النبات له حس اللمس فقط. والدليل على ذلك إرساله بعروقه نحو الموضع الندي، وامتناعه من إرسالها نحو الصخور واليابس. وأيضاً فإنه متى اتفق منتهيه في مضيق مال وعدل عنه طالباً للفسحة والسعنة... فهذه الأفعال تدل على أن له حساً وتمييزاً بمقدار الحاجة...

فقد بان بما وصفنا ككيفية مرتبة الحيوانية مما يلي النبات، فترى أن نبين كيفية مرتبة الحيوانية مما يلي رتبة الإنسان فنقول: إن رتبة الحيوانية مما يلي رتبة الإنسانية ليست من وجه واحد ولكن من عدة وجوه. وذلك أن رتبة الإنسانية لما كانت معدناً للفضل وينبوعاً للمناقب، لم يستوعبها نوع واحد من الحيوان ولكن عدة أنواع؛ فمنها ما قارب رتبة الإنسانية بصورة جسمه مثل القرد، ومنها ما قاربها بالأخلاق النفسانية كالفرس في كثير من أخلاقه... ومثل الفيل في ذكائه، وكالبيباء والهزار ونحوهما من الأطياط الكثيرة الأصوات والألحان والنغمات، ومنها التحل اللطيف الصنائع، إلى ما شاكل هذه الأجناس، وذلك أنه ما من حيوان يستعمله الناس ويائس بهم إلا ولنفسه قرب من نفس الإنسانية.

أما القرد، فلقرب شكل جسمه من شكل جسد الإنسان صارت نفسه تحاكى أفعال النفس الإنسانية، وذلك مشاهد منه متعارف بين الناس. وأما الفرس الكريم فإنه قد بلغ من كرم أخلاقه أنه صار مركباً للملوك، وذلك أنه ربما بلغ من أدبه أنه لا يبول ولا يبروthing لا يبول ما دام بحضرة الملك أو حاملاته. وله أيضاً ذكاء وإقدام في الهيجة وصبر على الطعن والجرح، كما يكون الرجال الشجعان.. وأما الفيل فإنه يفهم الخطاب بذكائه، ويمثل الأمر والنهي كما يمثل الرجل العاقل المأمور المنهي. وهذه الحيوانات في آخر مرتبة الحيوان مما يلي رتبة الإنسان، لما يظهر فيها من الفضائل الإنسانية. وأما باقي أنواع الحيوانات فهي فيما بين هاتين المرتبتين». (٢١: ٢٠٦ - ٢١٠).

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن أحق النفوس الحيوانية أن تستقل إلى رتبة الإنسانية التي هي الخادمة للإنسان، المستأنسة به، المنقادة لأمره، المتعوبة في طاعته، الشقيقة في خدمته، وخاصة المذبوحة منها في القرابين. وعلى هذا المثال والقياس

حكم النفوس الإنسانية، فإن أحقها أن تنتقل إلى رتبة الملائكة التي هي الخادمة في أوامر الناموس ونواهيه، المنقادة لأحكامه، المتعوبة في حفظ أركانه». (٩: ١، ٣٢٠). ونحن هنا أمام نظرية شمولية في مبدأ التناسخ التصاعدي المرافق لعملية الارقاء الطبيعي والنفسى:

«النفوس الجزئية إنما رُبطت بأجسادها التي هي أجسام جزئية كيما تكمل فضائلها وتخرج كل ما في القوة والإمكان إلى الفعل والظهور من الفضائل والخيرات. ولم يمكن ذلك إلا بارتباطها بهذه الأجساد وتدبراتها لها... واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الباري، جل شاؤه، لما رتب النفوس مراتبها كمراتب الأعداد المفردات، كما اقتضت حكمته، جعل أولها متصلة باخرها، وآخرها متصلة بأولها بوسائلها المرتبة بينهما، لترقي بها ما دونها إلى المرتبة التي فوقها ليبلغها إلى مدى غالياتها وتمام نهاياتها. وذلك أنه رتب النفوس النباتية تحت الحيوانية وجعلها خادمة لها ورتب الحيوانية تحت الناطقة الإنسانية وجعلها خادمة لها، ورتب الناطقة الإنسانية تحت الحكمة وجعلها خادمة لها، ورتب العاقلة تحت الناموسية وجعلها خادمة لها، ورتب الناموسية تحت الملكية وجعلها خادمة لها. فأية نفس منها انقادت لرئيسها وامتثلت أمره في سياستها نقلت إلى مرتبة رئيسها وصارت مثالها في الفعل». (٩: ١، ٣١٨-٣٢٠). وأيضاً:

«واعلم يا أخي بأن مراتب النفوس ثلاثة أنواع، فمنها مرتبة الأنفس الإنسانية، ومنها ما فوقها، ومنها ما هي دونها؛ فالتي هي دونها سبع مراتب، والتي فوقها سبع أيضاً، وجملتها خمس عشرة مرتبة. والمعلوم من هذه المراتب التي ذكرناها عند العلماء، ويمكن لكل عاقل أن يعرفها ويحس بها، خمس، منها اثنان فوق رتبة الإنسانية وهي رتبة الملكية القدسية، ورتبة الملكية هي رتبة الحكمة، ورتبة القدسية هي رتبة النبوة والناموسية واثنان دونها وهي مرتبة النفس النباتية الحيوانية... فاما المراتب التي دون النباتية وفوق القدسية فبعيدة معرفتها على المرتضى بالعلوم الإلهية، فكيف على غيرهم.

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الله، جل شاؤه، لما ربط الأنفس الجزئية بالأجسام الجزئية للعلة التي ذكرناها، أيدها وأعانها بضرورب من

التعاونة وفنون من التأييدات، كل ذلك جود منه ولطف بها وانعام منه عليها... وذلك أنه كلما بلغت نفس منها رتبة ما، أمدها بزيادة فضلاً منه وجوداً، أو نقلها إلى ما فوقها وأرفع منها وأعز وأشرف وأجل وأكرم، كل ذلك ليبلغها إلى أقصى مدة غایاتها وتمام نهاياتها». (٩: ١ ، ٢١٢-٢١١).

وأيضاً:

«وكما قلنا في نفوس الإنسانية إنها تستقل إلى رتبة الملائكة، فهكذا نقول أيضاً في نفوس الملائكة إنها تترقى في درجات الجنان ومقاماتها في المعرف، كما ذكر الله تعالى: (...بَيْتَعْنُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَيْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ...)»<sup>(١)</sup> «وكما قلنا في تقل نفوس الإنسانية إلى الملائكة، كذلك نقول في النفوس الحيوانية إنها ستنتقل إلى الرتبة الإنسانية على ممر الدهور والأزمان...»

ثم اعلم أن أحق النفوس الحيوانية أن تنتقل إلى رتبة الإنسانية هي الشقيقة في أيدي البشر، المسخرة للإنسان، المتعبة في خدمته، المنقادة لطاعته. كما أن أحق النفوس الإنسانية أن تنتقل إلى رتبة الملائكة هي النفوس المتعبة في التعبد، المنقادة لأحكام الشريعة، الخادمة في الهياكل والمساجد والبيع، والصلوات والصوم والقرابين والدعاء والتائه، كما ذكر الله تعالى بقوله: (إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَقِيمِ الْآخِرِ...).<sup>(٢)</sup> (٤٦: ٤٠-٤١)،<sup>(٣)</sup> (١٢١-١٢٠).

يتضح مما أوردناه آنفًا أن عقيدة التناسخ عند إخوان الصفاء تختلف عن عقيدة التناسخ في أديان الهند والشرق الأقصى وفي الغنوصية، في أمر جوهري يجعلها نسيجاً متفرداً. ففي معتقدات التناسخ الأخرى يجري انتقال الأرواح على مستوى أفقى من جسد إنساني إلى جسد إنساني آخر، وعلى مستوى هابط من

١- سورة الإسراء الآية .٥٧

٢- سورة البقرة الآية .٦٢

٣- يقصد الإخوان هنا إلى القول أن طريق الخلاص مفتوح أمام جميع الأديان، وليس حكراً على الدين الإسلامي، وهذا أشاروا إلى الهياكل والمساجد والبيع، ولم يقتصروا على المساجد، ثم اتبعوا ذلك بالآية الكريمة الواضحة الدلالة، والتي تعمتها: (فَلَا خُوفَّ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُون) (سورة المائدة: الآية .٦٩). وقد وردت هذه التعممة في سورة البقرة: الآية .٦٢: (فَلِهِمْ أَجْرٌ هِنَّدَ رَبِّهِمْ).

جسد إنساني إلى جسد حيواني، وعلى مستوى صاعد من جسد إنساني إلى كينونة قدسية؛ أما في معتقد إخوان الصفاء فإن انتقال النفس لا يتم إلى صعوداً نحو الأعلى، عندما تصير النفس الجزئية في المرتبة الإنسانية لا يوجد أمامها إلا فرصة واحدة في حياة واحدة تتطور أثناءها داخل المرتبة الإنسانية قبل الانتقال إلى المرتبة الملائكية، وإلا رُدت إلى أسفل سافلين وبقيت في البرزخ إلى يوم يبعثون. وهذه نقطة سوف نبحثها بتفصيل أكثر في فصل الآخرة والنشأة الثانية.

### في الارتفاع النفسي:

«اعلم يا أخي بأن أول مرتبة الإنسانية التي تلي مرتبة الحيوانية، هي مرتبة الذين لا يعلمون من الأمور إلا المحسوسات، ولا يعرفون من العلوم إلا الجسمانيات، ولا يطلبون إلا إصلاح الأجساد، ولا يرغبون إلا في رتب الدنيا، ولا يتمتعون إلا بالخلود فيها، مع علمهم بأنه لا سبيل لهم إلى ذلك، ولا يستهونون من اللذات إلا الأكل والشرب مثل البهائم، ولا يت天涯سون إلا في الجماع والنكاح كالخنازير والحمير، ولا يحرصون إلا على جمع الذخائر من متع الحياة الدنيا، ويعملون ما لا يحتاجون إليه كالنمل، ويحبون ما لا ينتفعون به كالعقل<sup>(١)</sup>، ولا يعرفون من الزينة إلا أصباغ اللباس كالطواويس، ويتهارشون على حطام الدنيا كالكلاب على الجيف، فهو لاء، وإن كانت صورهم الجسدانية صورة الإنسان، فإن أفعال نفوسهم أفعال النفوس الحيوانية والنباتية. فأعيذرك أيها الأخ البار الرحيم أن تكون منهم أو مثلهم... وأما رتبة الإنسانية التي تلي رتبة الملائكة، فهو أن يجتهد الإنسان ويترك كل عمل وخلق مذموم قد اعتنده منذ الصبا، ويكتسب أضداده من الأخلاق الجميلة الحميدة، ويعمل عملاً صالحًا، ويتعلم علوماً حقيقة، ويعتقد آراء صحيحة، حتى يكون إنسان خيراً فاضلاً وتصير نفسه ملائكة بالقوة فإذا فارقت جسدها عند الموت صارت ملائكة بالفعل وعُرج بها إلى ملائكة السماء ودخلت في زمرة الملائكة، ولقيت ربها بالتحية والسلام، كما ذكر الله جل شأوه: (...تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ...)<sup>(٢)</sup> (٢١: ٢١-١٧٢).

١- نوع من الغربان مولع بخطف أشياء لا فائدة له منها.

٢- سورة الأحزاب: الآية ٤٤.

الإنسان إنما هو جملة مجموعة من جسد جسماني في أحسن الصور، ومن نفس روحانية من أفضل النفوس. وأعلم يا أخي أن لكل واحد من جزأيه غاية إليها ينتهي، ونهاية إليها يرتقي. فأعلى رتبة ينالها الإنسان بجسده، وأشرف رتبة يبلغها بيده هي سرير الملك والعز والسلطان على أجساد أبناء جنسه، والقهر والغلبة بالقوة الغضبية. وأما أعلى رتبة ينالها الإنسان من جهة نفسه، وأشرف درجة يبلغها بصفاء جوهرها، فهي قبول الوحي الذي به يعلو الإنسان على سائر أبناء جنسه، وبه يغلبهم بما يدرك من المعارف الحقيقة بالقوة الناطقة. ولما تبين أن النفس أشرف جوهرًا من الجسد، صارت الرتبة التي ينالها الإنسان بنفسه أشرف وأعلى من التي ينالها بجسده، لأن هذه جسمانية دنيوية، وتلك روحانية أخرى (٤٦: ٨٤-٨٢).

«إن كل إنسان تكون نفسه أصفى جوهرًا وأذكى فهماً، كما بينا في رسالة كيفية الطريق إلى الله تعالى، فكانت أخلاقه وسجاياه لأخلاق الكرام أقرب وأشباه، كما بينا في رسالة الأخلاق، وكان مذهبه واعتقاده باعتقاد الأنبياء ومذهب الحكماء أشد تحقيقاً، كما بينا في رسالة الناموس، وكانت أعماله وسيرته بأفعال الملائكة وسيرتها أشد تشبهاً، كما بينا في رسائل إخوان الصفاء. فاقول إن قبول نفسه لإلهام الملائكة والوحي والأنباء أمكناً، وفهمه لمعانيها أسهل، مثل نفوس الأنبياء، ثم بعدهم نفوس الصديقين، ثم بعدهم نفوس المؤمنين المصدقين الآخيار الفضلاء الأبرار، ثم الأمثل فالأمثل والأقرب فالأقرب» (٤٦: ١١٦-١١٧). «ومثل آخر في كيفية قبول الإنسان إلهام الملائكة، فنقول: إن العلماء ذكروا أن العلوم ثلاثة مراتب: أولها الرياضيات وبعدها الطبيعيات وبعدها الإلهيات. فمن ابتدأ أولاً بتعلم الرياضيات وأحكمها كما ينبغي، سهل عليه تعلم الطبيعيات، ومن أحكم الطبيعيات كما ينبغي، سهل عليه تعلم الإلهيات. فهكذا نقول: من يريد أن يهدب نفسه ويهيئها لقبول إلهام الملائكة إذا ابتدأ أولاً فاصلاح أخلاقه الرديئة التي نشأ عليها منذ الصبا، ثم سار سيرة عادلة في متصرفاته كما رُسم له في الشريعة، ثم نظر في العلوم الحسية فأحكمها كما يجب، مثلاً ذكرنا في رسالة الحاس والمحسوس، ثم نظر في الأمور العقلية فأحكمها كما يجب ليجعل بها عن ضميره، والآراء الفاسدة التي اعتقدها قبل البحث عن حقائق الأشياء، كما

بينا في رسالة العقل والمعقول. فأقول: إن نفسه عند ذلك متهيئه لقبول إلهام الملائكة. وكلما زاد في المعرفة استبصاراً، صارت نفسه لقبول إلهام الملائكة أسهل طبعاً، ولطاعة العقل أشد تشبهاً، وإلى السمائية أقرب قربة. وإنما يمنعها عن الصعود إلى ملائكة السماء نوازع طبيعة الجسد ما دامت تتعلق به. فإذا فارقته عند الممات كانت في طرفة عين مع أبناء جنسها ممن مضى على سنن الهدى...»

واعلم أن كل عالم تكون أكثر معلوماته روحانية فهو إلى الملائكة أقرب نسبة. ومن أجل هذا جعل الله طائفة من بني آدم واسطة بين الناس وبين الملائكة، لأن الواسطة هي التي تناسب أحد الطرفين من جهة، والطرف الآخر من جهة؛ وذلك أن الأنبياء عليهم السلام كانوا يناسبون الملائكة بنفوسهم وصفاء جوهرها، ومن جهة أخرى كانوا يناسبون الناس بغلظ أجسامهم» (٤٦: ٤، ١٢٠ و ١٢١).

ثم اعلم أيها الأخ أنه ليس كل نفس وردت إلى عالم الكون والفساد تكون محبوسة فيه، كما أنه ليس كل من دخل الحبس يكون محبوساً فيه، بل ربما دخل الحبس من يقصد إخراج المحبوسين منه، كما أنه قد يدخل بلاد الروم من يستقذ أسرى المسلمين؛ وإنما وردت النفوس النبوية إلى عالم الكون والفساد لاستقاد هذه النفوس المحبوسة في حبس الطبيعة الغريبة في بحر الهيولى، الأسيرة في الشهوات الجسمانية» (٣٤: ٣، ٢١٨). «ثم اعلم أن النفوس التامة الكاملة إذا فارقت الأجساد تكون مشغولة بتأييد النفوس الناقصة المحسدة، لكيما تم هذه وتكمل تلك، وتتخلص هذه من حال النقص، وتبلغ تلك إلى حال الكمال، وترتقي هذه المؤيدة أيضاً إلى حالة هي أكمل وأشرف وأعلى» (٤٠: ٢، ٢٧١).

### سبل الارتفاع:

من هذه المقاطع نفهم أن ارتقاء النفس يقوم بعدد من الأسباب أولها وأهمها اكتساب العلوم والمعرفة. ذلك أن النفس التي انقطعت عن أصلها لما حصل منها من خطيئة قد تراكمت عليها حجب الجهل، وغرقت في نوم الغفلة ورقدة الجهالة، ولا سبيل إلى رفع هذه الحجب والاستيقاظ من نوم الغفلة إلا بالعلم الذي تتيحه للنفس الحياة في جسد إنساني تؤهلها للتذكر أصلها ومعرفة ماهيتها والارتفاع من

الرتبة الإنسانية، آخر بوابات جهنم، إلى الرتبة الملائكية، فتصعدواً بعد البعث  
والنشور للاتحاد بالنفس الكلية:

واعلم يا أخي بأن من دخل الدنيا وعاش فيها زماناً طويلاً مشغولاً بالأكل  
والشرب والنكاح، دائمًا في طلب الشهوات والحرص على جمع المال والأثاث، واتخاذ  
البنيان وعمارة الأرض والعقارات، وطلب الرئاسة، متمنياً الخلود فيها، تاركاً طلب  
العلم، غافلاً عن معرفة حقائق الأشياء، مهملاً لرياضة النفس، متوانياً في الاستعداد  
للرحلة إلى الدار الآخرة، حتى إذا فني العمر وقرب الأجل وجاءت سكرة الموت التي  
هي مفارقة النفس الجسد، ثم خرج من هذه الدار جاهلاً لم يعرف صورتها، ولم  
يفكر في الآيات التي في آفاقها، ولا اعتبر أحوال موجوداتها ولا تأمل الأمور  
المحسوسية التي شاهد فيها، فمثلهم مثل قوم دخلوا مدينة ملك عظيم حكيم عادل  
رحيم قد بناها بحكمته، وأعد فيها من طرائف صنعته ما يُقصّر الوصف عنها إلا  
بالمشاهدة لها، ووضع فيها مائدة قوتاً للواردين إليها وزاداً للراحلين عنها. ثم دعا عباداً  
له إلى حضرته ليمنعهم بالكرامة، وأمرهم بالورود إلى تلك المدينة في طريقهم،  
لينظروا إليها ويبصروا ما فيها، ويتفكروا في عجائب مصنوعاته ويعتبروا غرائب  
صوراته، ليروض بها نفوسهم، فيصيرون برأيتها ومعرفتها حكماء أخيراً فضلاء،  
فيصلون إلى حضرته ويستحقون كرامته. فوردها قوم ليلاً فباتوا طول ليلتهم  
مشغولين بالأكل والشرب واللعب واللهو، ثم خرجوا منها سحراً لا يدرؤن من أي باب  
دخلوا، ولا من أيها خرجوا، ولا رأوا مما فيها شيئاً من آثار حكمته وغرائب صنعته،  
ولا انتفعوا بشيء منها أكثر من تمتعهم تلك الليلة بالأكل والشرب حسبً. فهكذا  
حكم أبناء الدنيا الواردين إليها جاهلين، الماكثين فيها متحيرين مكرهين،  
الراحلين عنها كما قال الله، جل شأنه: (وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ  
أَعْمَى وَأَضَلُّ سَيِّلًا) (٤: ١٦٨-١٦٧).

«اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الإنسان لما كان هو جملة  
مجموعه من جسد جسماني ونفس روحانية، وهما جوهران متبادران في الصفات،

متضادان في الأحوال، ومشتركان في الأفعال المعاشرة والصفات الزائلة، صار الإنسان من أجل جسده الجسماني مريداً للبقاء في الدنيا، متميناً الخلود فيها، ومن أجل نفسه الروحانية صار طالباً للدار الآخرة، متميناً البلوغ إليها، وهكذا أكثر أمور الإنسان وتصرف أحواله متشوهة متضادة... صارت قناته أيضاً نوعين: جسمانية كمال ومتاع الدنيا، وروحانية كالعلم والدين، وذلك أن العلم قنية للنفس كما أن المال قنية للجسد. وكما أن الإنسان يتمكن بالمال من تناول اللذات من الأكل والشرب في الحياة الدنيا، فهكذا بالعلم ينال الإنسان طريق الآخرة، وبالدين يصل إليها؛ وبالعلم تضيء النفس وتشرق وتصبح كما أن بالأكل والشرب ينمي الجسد ويزيد ويربو ويسمن. فلما كان هكذا صارت المجالس أيضاً اثنين: مجلس للأكل والشرب واللهو واللعب واللذات الجسمانية لصلاح هذا الجسد المستحيل الفاسد الفاني، ومجلس للعلم والحكمة وسماع روحاني من لذة النقوس التي لا تبيد جواهرها ولا ينقطع سرورها في الدار الآخرة... فلما كانت المجالس اثنين صار أيضاً السائلون اثنين، واحد يسأل حاجة من عرض الدنيا لصلاح هذا الجسد ولجرِ المنفعة إليه أو لدفع المضرة عنه، وواحد يسأل مسألة من العلم لصلاح أمر النفس وخلاصها من ظلمات الجهلة، أو للتتحقق في الدين طالباً لطريق الآخرة... ونجاة من عالم الكون والفساد». (١: ٢٥٩-٢٦١).

«وليس من فرضية من جميع مفروضات الشريعة وأطعام الناموس أوجب ولا أفضل... من العلم وطلبه وتعليمه. وبيان ذكر شرف العلم ما رُوي عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: تعلموا العلم فإن في تعلمه لله خشية، وطلبه عبادة، ومذاكريته تسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمن لا يعلمونه صدقة، وبذله لأهله قُرية... واعلم يا أخي بـأن كل علم وأدب لا يؤدي صاحبه إلى طلب الآخرة، ولا يعينه على الوصول إليها، فهو وبال على صاحبه وحجه عليه يوم القيمة (٩: ١، ٣٤٦-٣٤٩). «واعلم يا أخي أن أنفس العلماء علامـة بالفعل، وأنفس المتعلمين علامـة بالقوة، والتعليم ليس شيئاً سوى إخراج ما في القوة إلى الفعل، والتعلم هو الخروج من القوة إليه (أي إلى الفعل)، وأن كل شيء بالقوة لا يخرج إلى الفعل إلا لشيء هو بالفعل يخرجه إليه، وأن النفس الكلية الفلكية هي علامـة بالفعل، وأنفس

الجزئية علامة بالقوة. فكل نفس جزئية تكون أكثر معلومات وأحكام مصنوعات، فهي أقرب إلى النفس الكلية، لقرب نسبتها إليها وشدة شبها بها، (وذلك) كما قيل في حد الفلسفة إنها التشبه بالإله بحسب الطاقة الإنسانية. فاجتهد أن تكتسب معلومات كثيرة تكون أفعالك كلها حكمة زكية.. واعلم أن بالعلم تحيا النفوس من موت الجهالة، وبه تتبه من نوم الغفلة، كما قال الله: (أَوْ مَنْ كَانَ مَيِّتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ...)<sup>(١)</sup> فالعلم يهديك إلى طريق ملوك السماء، ويعينك على الصعود إلى هناك». (٤٠٠-٣٩٩، ١: ١٠).

«واعلم أن نقوس الحكماء تجتهد في أفعالها ومعارفها وأخلاقها، في التشبه بالنفس الكلية الفلكية، وتتمنى اللحق بها، والنفس الكلية أيضاً كذلك، فإنها تتشبه بالباري في إدارتها الأخلاق، وتحريكها الكواكب، وتكوينها الكائنات، كل ذلك طاعة لباريها، وتعبدأ له واشتياقاً إليه. ومن أجل هذا قالت الحكماء: إن الله هو المعشوق الأول، والفالك إنما يدور شوقاً إليه». (٢٦١: ٣، ٢٨٥).

«ثم اعلم أن نفوس الجهال كلها موتى بالقياس إلى نفوس العلماء، وذلك أن قلوب العلماء مفتوحة، وتصدورهم منشرحة متسبة، ممثلة من نور الهدى وروح المعرف، وقلوب الجهال حرجة منغلقة، وتصدورهم من الوسوس والخيالات ضيقة مظلمة، وأوهامهم هائمة وأفكارهم تائهة في ظلمات الجهات المتراءكة ونفوسهم ممثلة من الوسوس والخيالات، كما قال الله تعالى من القرآن، مثل قوله: (أَوْ كَظُلُّمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُجِيَّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مَنْ فَوْقُهُ سَحَابٌ ظُلُّمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ)<sup>(٢)</sup> واعلم أن حياة النفوس ويقطتها هي المعرف والعلوم، كما أن حياة الأجساد ويقطتها بالحس والحركة». (٤٢: ٣، ٥٢٢).

«واعلم أن من الأنفس الجزئية ما يتصور بصورة النفس الكلية، ومنها ما يقاربها، وذلك بحسب قبولها ما يفيض عليها من العلوم والمعرف والأخلاق الجميلة. وكلما كانت أكثر قبولاً كانت أفضل وأشرف من سائر أبناء جنسها،

١- سورة الأنعام: الآية ١٢٢.

٢- سورة النور: الآية ٤٠.

مثل نفوس الأنبياء، عليهم السلام... ومثل نفوس المحققين من الحكماء التي استبّطت علوماً كثيرة حقيقة... ومثل نفوس الكهنة المخبرة بالكائنات قبل كونها بدلائل فلكية وعلميات مجرية... واعلم يا أخي أن فضائل النفس الكلية فائضة على الأنفس الجزئية دفعة واحدة، مبذولة لها دائم الأوقات؛ لكن الأنفس الجزئية لا تطبق قبولها إلا شيئاً بعد شيء.. ثم إن المانع للأنفس الجزئية قبول فيض النفس الكلية دفعة واحدة هو لأجل استغراقها في بحر الهوى، وترافق ظلمات الأجسام على بصرها، لشدة ميلها إلى الشهوات الجسمانية، وغرورها باللذات الجرمانية. فمتى انتبهت من نوع الففلة واستيقظت من رقدة الجهة.. وأخذت ترتقي في العلوم والمعارف، ودامت على تلك الحال، لحقت بالنفس الكلية، وشاهدت تلك الأنوار العقلية والأضواء البهية» (١٥: ٢، ١٠-١١).

«واعلم يا أخي أن الإنسان إذا سلك في مذهب نفسه، وتصرف في أحوالها، مثلما سُلِكَ به في خلق جسده وصورة بدنـه، فإنه سيبلغ أقصى نهاية الإنسانية مما يلي رتبة الملائكة... وأما ما سُلِكَ به في خلقـه فهو أنه ابْتَدَأَ من نطفة من ماء مهين، ثم كان علقة جامدة في قرار مكين، ثم كان مضفة، ثم كان جنيناً مصوراً تماماً، ثم كان طفلاً متحركاً حساساً، ثم كان صبياً ذكياً فهماً، ثم كان شاباً متصرفـاً قوياً نشيطاً، ثم كان كهلاً مجرباً عالماً عارفاً...»

«واعلم يا أخي بأنك لم تُقل رتبة من هذه المراتب إلا وقد خُلِعَ عنك أعراضٌ وأوصافٌ ناقصة، وأُلْبِسْتَ ما هو أجود منها وأشرف؛ فهكذا ينبغي أن لا ترتقي في درجة العلوم والمعارف إلا وتخلع عن نفسك أخلاقاً وعادات وآراء ومذاهب وأعمالاً مما كنت معتاداً لها منذ الصبا من غير بصيرة ولا رؤية، حتى يمكنك أن تفارق الصورة الإنسانية، وتلبس الصورة الملكية، ويمكنك الصعود إلى ملوك السموات وسعة عالم الأفلاك» (١٤: ١، ٤٤٨-٤٤٩).

إن الهدف الأقصى للمعرفة هو معرفة الإلهيات. ولكن معرفة الأمور الإلهية لا تأتي إلا بالتدريج من العلوم الرياضية إلى العلوم الطبيعية «فمن لم يكن مرتاضاً بالنظر في هذه الأشياء فلا يسعه النظر في أمور الطبيعة، لأنـه لا يمكن له أن يعرفها كـنه معرفتها الـبتة، ولو لم يكن مرتاضاً في الأمور الطبيعية، فلا يسعه

**الكلام في الأمور الإلهية** (١٥: ٢، ١٩). ثم إن عملية المعرفة من ناحية أخرى تدرج ابتداءً من معرفة الأمور المحسوسة التي تدركها الحواس بشكل مباشر إلى معرفة الأمور العقلية والروحانية:

«واعلم يا أخي أن الباري جل جلاله جعل الأمور الجسمانية المحسوسة كلها مثالات ودلائل على الروحانية العقلية، وجعل طرق الحواس درجاً ومراقي يرتفع بها إلى معرفة الأمور العقلية التي هي الغرض الأقصى في بلوغ النفس إليها.

إذا أردت يا أخي أن تبلغ إلى أفضل المطلوبات وأشرف الغايات التي هي الأمور العقلية، فاجتهد في معرفة الأمور المحسوسة فإنك بذلك تتسل الأمور العقلية. وقد بينما في رسائلنا الطبيعية طرفاً من ذلك. ثم اعلم أن معرفة الأمور الجسمانية المحسوسة، هي فقر للنفس وشدة الحاجة، ومعرفة الأمور المعقولة الروحانية هي غناها ونعمتها، وذلك أن النفس في معرفة الأمور الجسمانية محتاجة إلى الجسد وحواسها وألاتها لتدرك بتوسطها الأمور الجسمانية، وأما إدراكها الأمور الروحانية فيكفيها ذاتها وجواهرها بعدما تأخذها من الحواس بتوسط الجسم. وإذا حصل لها ذلك فقد استغفت عن الجسد وعن التعليم بالجسم بعد ذلك.

فاجتهد يا أخي في طلب الغنى الأبدى بتوسط هذا الهيكل وألاته ما دام يمكنك ذلك قبل فناء العمر وتصرّم المدة، وفساد الهيكل وبطحان وجوده. واحذر كل الحذر أن تبقى نفسك فقيرة محتاجة إلى هيكل ليتم به ما فاته من الكمال، فتكون ممن يقول: يا ليتني تُرد فتعمل غير الذي كنا نعمل» (٢٥: ٣، ٢٤٦-٢٤٧).

«إن الله لما خلق الإنسان الذي هو آدم أبو البشر، عليه السلام، وفضله على كثير ممن خلق قبله تفضيلاً، جعل إحدى فضائله كثرة العلوم وغرائب المعارف، وجعل له إليها عدة طرقات: فمنها طرق الحواس الخمس التي بها يدرك الأمور الحاضرة في الزمان والمكان، كما بينما في رسالة الحاس والمحسوس؛ ومنها طريق استماع الأخبار التي ينفرد بها الإنسان دون سائر الحيوانات، يفهم بها الأمور الغائبة عنه بالزمان والمكان جميعاً، كما ذكر الله تعالى ومنْ به عليه فقال: (خلقَ

الإِنْسَانُ ﴿عَلَمَهُ الْبَيَانُ﴾<sup>(١)</sup> ومنها طريق الكتابة والقراءة يفهم بها الإنسان معاني الكلام واللغات والأقوال...»

واعلم أن فهم القراءة والكتابة ومعرفتها متأخرة عن فهم الكلام والأقوال، كما أن فهم الكلام والأقوال ومعرفتها إنما هي متأخرة عن فهم المحسوسات... وذلك أن الطفل إذا خرج من الرحم فإنه في الوقت وال الساعة تدرك حواسه محسوساتها... إلى أن تتم سن التربية، ويُغلق باب الرضاع ويُفتح (باب) الكلام والنطق. ثم بعد ذلك تجيء أيام الكتابة والقراءة، والأداب والصنائع والرياضيات، وسماع الأخبار والروايات، والفقه في الدين، والنظر في العلوم والمعارف، وطلب حقائق الموجودات والبحث عن الكائنات، والاستدلال بالحاضرات على الغائبات والمحسوسات على المعقولات، وبالجسمانيات على الروحانيات، وبالرياضيات على الطبيعيات، وبالطبيعتيات على الإلهيات التي هي الغاية القصوى في العلوم والمعارف، والسعادة الأبدية والدوم السرمدي. بلغك الله وإيانا إلى هذه الغاية، وشرح صدرك وفتح قلبك» (٤٢ : ٤١٥ - ٤١٤).

ويرى الإخوان أن التفكير في الأمور العقلية هو في مرتبة أعلى من العبادات المفروضة والمسنونة في الشرائع، والوقوف عند هذه العبادات هو شأن العامة والجهال، أما الخواص فيتجاوزونها، دون أن يسقطوها، نحو آفاق المعرفة المنجية للنفوس:

«اعلم يا أخي أن جزاء المحسنين يتفضل في الآخرة بحسب درجاتهم في المعرفة واجتهادهم في الأعمال الصالحة. والناس متفاوتون الدرجات في أعمالهم كل على شاكلته، وأجود أحوال العامة والجهال كثرة الصوم والصدقة والصلة والقراءة والتسبيح، وما شاكل ذلك من العبادات المفروضة والمسنونة في الشرائع، المشغلة لهم عن فضول وبطالة، وما لا ينبغي لهم كيلا يقعوا في الآفات. وأفضل أعمال الخواص التفكير والاعتبار بتصارييف أمور المحسوسات والمعقولات، وبخاصة ما يتعلق بالدين. وقد قيل: أفضل أعمال الخير خصلة واحدة وهي التفكير. قال الله تعالى: (قُلْ إِنَّمَا أَعْظُمُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقْوِمُوا لِلَّهِ مَتَّشِّي وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا...)»<sup>(٢)</sup>

١- سورة الرحمن: الآيات ٤٣ - ٤٤.

٢- سورة سباء: الآية ٤٦.

«ثم اعلم أن الإنسان إذا عقل الأمور المحسوسة وعرفها، وتفكر في الأمور العقلية وبحث عنها وعن عللها، استقبلته عند ذلك طريقتان: إحداهما ذات اليمين تؤديه إلى الهدایة والرشاد، والأخرى ذات الشمال تؤديه إلى الغي والضلال. وذلك أن أمور العالم نوعان: كليات وجزئيات لا غير. فإذا أخذ الإنسان يفكر في كلياتها وبعتر بأحوالها وتصاريفها، ويبحث عن الحکمة فيها بانت له، وأمكنه أن يعرفها بحقائقها وأرشد إليها.. وإذا أخذ يتذكر في جزئياتها، والبحث عنها وعن عللها، خفيت وانغلقت مناخيها، وكلما ازداد تفكراً ازداد تحيراً وشكوكاً، ومن الله بعداً...»

مثال ذلك أنه إذا ابتدأ الإنسان أولاً وتفكر في نفسه، ونظر إلى بنية هيكلها ونفسه وكيفية تركيب جسده، وكيف كان أولاً في صلب أبيه ماء مهيناً، ثم كيف صار نطفة في قرار مكين.. ثم كيف أخرج من الرحم.. (الخ). فإذا فكر الإنسان في هذه الحالات التي يُنقل فيها من أدونها إلى أتمها، ومن أفضلها إلى أكملها، فيعلم بالضرورة ويشهد له عقله أن له صانعاً حكيمًا هو الذي اخترعه وأنشأه وأنمأه.. وهذا هو الطريق ذات اليمين المؤدي سالكه إلى الله تعالى وإلى نعيم جنانه.

وأما الطريق الآخر، ذات الشمال، المؤدي إلى الشكوك والحيرة والضلال والغم، فهو أن يبتدىء الإنسان، قبل النظر في العلوم والأداب والرياضيات، وقبل أن يُحسنَّ أخلاقه ويهدب نفسه، بالكشف عن الأمور الجزئية الخفية المشكلة على الحدّاق من العلماء وال فلاسفة فضلاً عن غيرهم، نحو معرفة ألم الأطفال، وطلب معرفة مصائب الأخيار، والبحث عن الأنبياء وتيسير أمور الأشرار، ولم زيدُ الحازم فقير وعمرو العاجز غني؟ ولم جعفر الغبي أمير وعبد الله الحكيم حقير؟ ولم هذا الرجل ضعيف والآخر قوي صحيح؟.. ولماذا يصلح البق والذباب والقردان والبراغيث؟.. وأي حکمة في خلق العقارب والحيات، وما شاكل ذلك من المسائل التي لا يحصي عددها إلا الله ولا يعلم سواه عللها.. فيبتدىء أولاً بطلب الأمور المشكلة التي تقدم ذكرها فلا يدركها ولا يعقلها، فيرجع عند ذلك خاسراً متفكراً متحيراً غافلاً بنفسه، وسواساً في قلبه، فينظر عند ذلك إلى أمر العالم

مهملاً، والكائنات باتفاق لا بعناية حكيم ولا صنع صانع عليم، أو نظر إلى أن رب العالمين غافل عن أمر عالمه حتى يجري فيه ما لا يليق بالحكمة، أو يظن أنه لا يعلم ما يجري فيه... وما شاكل هذه من الظنون والشكوك والحيرة والضلال الذي قد تاهت في طلب معرفته عقول كثير من العقلاة المتقدمين المرتاضين بالعلوم الحكمية، فكيف غيرهم ممن ليست له رياضة ولا معرفة بحقائق الأسرار». (٤٢ : ٣ ، ٥٠٤ - ٥٠٧).

فالارتفاع يحصل بالناموس، أي الشريعة، وبالعلوم الحكمية: «اعلم أن الإنسان العاقل إذا سمع أوامر الناموس ونواهيه، ووعيده زواجره، ثم لم يأتمر بحدوده ولم ينقد لأحكامه، أو سمع العلوم الحكمية فلم يقم بواجبها.. (الخ)» (٢٠ : ٢ ، ٧٩). ولكن الناموس لا يختصر إلى شكليات الصيام والصلوة وما إليها من أحكام وحدود، بل هو أن تحيا بروح المعارف العقلية فتعيش بعيش العلماء الريانيين، وهذا طريق الخاصة من الناس إلى النجاة:

«فقد بینا أن خير صناعة تبلغ إليها طاقة البشر (هي) وضع الناموس الإلهي، وقد ذكرنا كيفيتها وشرائطها في رسالة الناموس الإلهي. فاجتهد يا أخي في معرفة أسراره، لعل نفسك تتتبه من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، وتحيا بروح المعارف العقلية فتعيش بعيش العلماء الريانيين، وتثال تعيم عالم الروحانيين... فإن لم يستو لك ذلك فكن خادماً في الناموس بحفظ أحكامه والقيام بحدوده، فلعلك تتوج بشفاعة أهله من بحر اليهوى وأسر الطبيعة». (٨ : ١ ، ٢٩٥).

وقد أسهب الإخوان في تعداد أنواع العلوم، ودخلوا في تفاصيل كل علم مما لم نجد ضرورة للخوض في معظمها. ولكننا سوف نتوقف هنا عند تعدادهم لأجناس العلوم لإعطاء فكرة عن الموضوعات التي تطرقوا إليها في مواضع متفرقة من رسائلهم:

«واعلم يا أخي بأن العمل إنما هو صورة المعلوم في نفس العالم، وضده الجهل وهو عدم تلك الصورة من النفس. واعلم بأن أنفس العلماء علامات بالفعل، وأنفس المتعلمين علامات بالقوة، وأن التعلم والتعليم ليسا شيئاً سوى إخراج ما في القوة، يعني الإمكان، إلى الفعل، يعني الوجود. فإذا تسب ذلك إلى العالم سمي تعليماً، وإن تسب إلى المتعلم سمي تعلمًا» (٧ : ١ ، ٢٦٢).

«فأعلم يا أخي بأن العلوم التي يتعاطاها البشر ثلاثة أجناس: فمنها الرياضية ومنها الشرعية الوضعية ومنها الفلسفية الحقيقة. فالرياضية هي علم الآداب التي وضع أكثرها لطلب المعاش وصلاح أمر الحياة الدنيا؛ وهي تسعه أنواع، أولها علم الكتابة والقراءة، ومنها علم اللغة والنحو، ومنها علم الحساب والمعاملات، ومنها علم الشعر والعروض، ومنها.. علم الحرف والصنائع، ومنها علم البيع والشراء والتجارات...»

فأما أنواع العلوم الشرعية التي وضع لها طلب النفوس وطلب الآخرة فهي ستة أنواع: أولها علم التزيل، وثانيها علم التأويل، والثالث علم الروايات والأخبار، والرابع علم الفقه والسنن والأحكام، والخامس علم التذكار والمواعظ والزهد والتصوف، والسادس علم تأويل المنامات...»

وأما العلوم الفلسفية فهي أربعة أنواع: منها الرياضيات، ومنها المنطقيات، ومنها الطبيعيات ومنها الإلهيات. فالرياضيات أربعة أنواع: أولها الأرتماطيقي (= الحساب)... والثاني الجومطريا وهو الهندسة... والثالث الأسطرونوميا وهي النجوم.. والرابع الموسيقى. والعلوم المنطقيات خمسة أنواع: أولها أنولوطيقا وهي معرفة صناعة الشعر، والثاني ريطوريقا وهي معرفة صناعة الخطب، والثالث طوبيقا وهي معرفة صناعة الجدل، والرابع بولوطيقا وهي معرفة صناعة البرهان، والخامس سوفسطيقا وهي معرفة صناعة المغالطين في الملاحظة والجدل. وقد تكلم الحكماء الأولون والأخرون في هذه الصنائع والعلوم وصنفوا فيها كتبًا كثيرة، وهي موجودة في أيدي الناس. وقد عمل أرسطاطاليس ثلاثة كتب آخر، وجعلها مقدمة لكتاب البرهان، أولها قاطيفورياس (= كتاب المقولات)، والثاني باريمنياس (= كتاب العبارة)، والثالث أنولوطيقا الأولى (= كتاب القياس). وإنما جعل عناته أكثرها بكتاب البرهان لأن البرهان ميزان الحكماء يعرفون به الصدق من الكذب في الأقوال، والصواب من الخطأ في الآراء، والحق من الباطل في الاعتقادات، والخير من الشر في الأفعال... وقد عمل فرفوريوس الصوري كتاباً وسماه إيساغوجي، وهو المدخل إلى صناعة المنطق الفلسفى. ولكن من أجل أنهم طولوا الخطب فيها، ونقلها من لغة إلى لغة من لم يكن عارفاً بها وبمعانيها، انغلق

على الناظرين في هذه الكتب فهم معانيها وعسر على المتعلمين أخذها. وقد عمانا في كل واحدة من هذه الصنائع رسالة ذكرنا فيها نكت ما يحتاج إليه وتركنا التطويل... .

وأما العلوم الطبيعية فهي سبعة أنواع: أولها علم المبادئ الجسمانية، وهي معرفة خمسة أشياء: الهيولى والصورة الزمان والمكان والحركة.. والثاني علم السماء والعالم، وهو معرفة جواهر الأفلال والكواكب وكميتها وكيفية تركيبها وعلة دورانها... والثالث علم الكون والفساد، وهو معرفة ماهية جواهر الأركان الأربع التي هي النار والهواء والماء والأرض، وكيف يستحيل بعضها إلى بعض بتأثيرات الأشخاص العالية، ويكون منها الحوادث والكائنات من المعادن والنبات والحيوان... والرابع علم حوادث الجو، وهو معرفة كيفية تغيرات الهواء.. وتصاريف الرياح والضباب والغيوم والأمطار والثلوج والبرد والبروق والرعد والشهب والصواعق.. وما شاكلها مما يحدث فوق رؤوسنا من التغيرات والحوادث. والخامس علم المعادن... والسادس علم النبات... والسابع علم الحيوان..

والعلوم الإلهية خمسة أنواع: أولها معرفة الباري، جل جلاله وعمّ نواله، وصفة وحدانيته، وكيف هو على الموجودات... والثاني علم الروحانيات، وهو معرفة الجواهر البسيطة العقلية العلامة الفعالة، التي هي ملائكة الله وخالص عباده، وهي الصور المجردة من الهيولى، المستعملة للأجسام المدببة لها.. والثالث علم النفسانيات، وهي معرفة النفوس والأرواح السارية في الأجسام الفلكية والطبيعية، من لدن الفلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض، ومعرفة كيفية إدارتها للأفلال وتحريكها للكواكب، وترتيبتها للحيوان والنبات، وحلولها في جثث الحيوانات، وكيفية انبعاثها بعد الممات. والرابع علم السياسة وهي خمسة أنواع.. والخامس علم المعاد، وهو معرفة ماهية النشأة الأخرى وكيفية انبعاث الأرواح من ظلمة الأجساد، وانتباه النفوس من طول الرقاد»... (١: ٢٦٦ - ٢٧٤).

نلاحظ من هذا العرض لأجناس العلوم أن الإخوان قد وضعوا العلوم الفلسفية في نقطة المركز، وأولوها العناية القصوى. فالفلسفة هي أشرف الصنائع بعد النبوة:

واعلم بأن المنطق ميزان الفلسفة، وقد قيل إنه أداة الفيلسوف. وذلك أنه لما كانت الفلسفة أشرف الصنائع البشرية بعد النبوة، صار من الواجب أن يكون ميزان الفلسفة أصلح الموازين، وأداة الفيلسوف أشرف الأدوات، لأنه قيل في حد الفلسفة إنها التشبه بالإله بحسب الطاقة الإنسانية.

واعلم بأن معنى قولهم: طاقة الإنسان، هو أن يجتهد الإنسان ويتحرز من الكذب في كلامه وأقوابه، ويتجنب من الباطل في اعتقاده، ومن الخطأ في معلوماته، ومن الرداءة في أخلاقه، ومن الشر في أفعاله، ومن الزلل في أعماله، ومن النقص في صناعته. هذا هو معنى قولهم: التشبه بالإله بحسب طاقة الإنسان، لأن الله عز وجل لا يقول إلا الصدق، ولا يفعل إلا الخير. فاجتهد يا أخي في التشبه به في هذه الأشياء، فلعلك توفق لذلك فتصلح أن تلقاه، فإنه لا يصلح للقائه إلا المذهبون بالتأديب الشرعي والرياضيات الفلسفية». (٤٢٧-٤٢٨ : ١٣).

وإذا كانت الفلسفة أشرف الصنائع بعد النبوة، فإن الفلسفة والحكماء يأتون في سلم الارتقاء الإنساني بعد الأنبياء مباشرة:

«اعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الحيوانات زينة الأرض، كما أن الكواكب زينة السماء، وأن أتم الحيوانات هيئة، وأكملها صورة، وأشرفها تركيباً هو الإنسان؛ وأفضل الإنسان هم العقلاة، وأخيار العقلاة هم العلماء، وأعلى العلماء درجة وأرفعهم منزلة هم الأنبياء، عليهم السلام، ثم بعدهم في الرتبة الفلسفية الحكماء». (٤٧ : ٤). ولكن الفرق الأساسي بين الأنبياء والفلسفه يكمن في أن معرفة الأنبياء إلهاماً، أما معرفة الفلسفه فاستباطاً:

«واعلم أن من إحدى الخصال التي يضعها صاحب الشريعة أن لا ينسب إلى رأيه واجتهاده وقوته شيئاً مما يقول ويفعل ويأمر وينهى في وضع الشريعة، لكنه ينسبها إلى الواسطة التي بينه وبين ربه من الملائكة التي توحى إليه في أوقات غير معلومة. وأما الحكماء والفلسفه إذا استخرجوا علمًا من العلوم، وألفوا كتاباً أو استخرجوا صنعة من الصنائع، أو بنوا هيكلًا، أو دبروا سياسة، نسبوا ذلك إلى قوة أنفسهم واجتهادهم وجودة رأيهم وفحصهم وبحثهم». (٤٧ : ٤). (١٣٦).

من هنا فإن الحكماء وال فلاسفة هم ورثة الأنبياء، يقومون مقامهم في الإرشاد والتوجيه إذا مضوا لسبيلهم: «ثم اعلم أن الحكماء والعلماء هم ورثة الأنبياء، والأنبياء هم سفراء الله بينه وبين خلقه، ليُعبروا عنه المعاني، ويفهموها الناس بلغات مختلفة، لكل أمة ما تعرفه على قدر احتمال أفهمهم. فإذا مضت الأنبياء لسبيلها خلفهم العلماء والحكماء، وقاموا مقامهم ونابوا مناهم فيما كانوا يقولون ويفعلون، ويعلمون الناس من معالم الدين وطريق الآخرة ومصالح الدنيا. فمن قبل منهم ما قالوه وعمل بما أمروه، فهو على طريق النجاة والفوز، ومن أبي وكفر به فهو على خطر عظيم وخوف من الهلاك. فاحذر يا أخي مخالفة الحكماء ومعاندة العلماء، بل كن منهم إذا استوى لك وينبغي لا ترضى لنفسك إلا بأعلى مرتبة في العلم والحكمة، فإن بذلك يكون القرية إلى الله، كما ذكر بقوله: (...قُلْ هُنَّ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَدَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ)»<sup>(١)</sup> (٤٠ : ٣، ٣٤٧).

فالفلسفة هي الحكمة ومحبة النفس إليها، كما ورد في أكثر من موضع في رسائل الإخوان: «لفضل الفيلسوف عند اليونانيين معناه الحكيم، والفلسفة تسمى الحكمة. والحكيم هو الذي أفعاله تكون مُحكمة، وصناعته متقدة، وأقوابه صادقة، وأخلاقه جميلة وآراؤه صحيحة، وأعماله زكية، وعلومه حقيقة. وهي (أي الحكمة) معرفة حقائق الأشياء وكمية أجناسها، وأنوع تلك الأجناس، وخصائص تلك الأنواع واحداً واحداً، والبحث عن عللها...»<sup>(٢)</sup> (٤٠ : ٣، ٣٤٥).

والالأصل في الحكمة اتفاقها مع الشريعة لا اختلافها معها، فكلهما يتفقان في الغرض المقصود، وهو تهذيب النفس الإنسانية وإصلاحها والارتقاء بها: «ثم اعلم أن العلوم الحكمية والشريعة النبوية كلها أمران إلهيان يتقان في الغرض المقصود منها، الذي هو الأصل، ويختلفان في الفروع. وذلك أن الغرض الأقصى من الفلسفة هو ما قيل إنها التشبّه بالإله بحسب طاقة البشر، كما بينا في رسائلنا أجمع. وعمدتها أربع خصال: أولها معرفة حقائق الموجودات، والثانية اعتقاد الآراء الصحيحة، والثالثة التخلق بالأخلاق الجميلة والسعاد الحميد،

١- سورة الزمر: الآية ٩.

والرابعة الأعمال الزكية والأفعال الحسنة. والفرض من هذه الخصال هو تهذيب النفس والترقي من حال النقص إلى التمام، والخروج من حد القوة إلى الفعل بالظهور، لتنال بذلك البقاء والدوام... وهكذا الفرض من النبوة والناموس هو تهذيب النفس الإنسانية وإصلاحها وتخليصها من جهنم عالم الكون والفساد، وايصالها إلى الجنة ونعميم أهلها...

وأما اختلافهما في الطرق المؤدية إليها فمن أجل الطبائع المختلفة والأعراض المتفايرة التي عرضت للنفوس، وبذلك اختلفت موضوعات النواميس وسنن الديانات ومفروضات الشرائع، كما اختلفت عقاییر الأطباء وعلاجاتها بحسب اختلاف الأمراض العارضة للأجساد... ومثال آخر في اختلاف سنن الديانات النبوية والفلسفية جمعياً، وفتون مفروضات النواميس، والمقصد واحد، كاختلاف طرقات القاصدين نحو بيت الله الحرام وتوجههم شطره بحسب مواضع بلدانهم» (٢٧ : ٣٠).

وما التناقض الذي يبدو أحياناً بين الحكمة والشريعة إلا لقصور فهم جماعة من العاملين في العلوم الحكمية وجماعة من العاملين في العلوم الشرعية. ولهذا فقد جهد الإخوان في رسائلهم من أجل تبيان الاتفاق بين الدين والفلسفة:

«ثم اعلم أن الحكماء الأولين قد تكلمت في فتون من العلوم وضرور من الآداب، وغرائب من الحكم كثيرة لا يحصي عددها إلا الله الواحد القهار. فمنها من تكلم في تركيب الأفلاك وأحكام النجوم، وتتكلموا أيضاً في الطب والطبائع والكائنات التي تحت فلك القمر؛ وقوم من العلماء الشرعيين ينكرون أكثره، إما لقصور فهمهم عما وصف القوم، أو لتركهم النظر فيها واشتغالهم بعلم الشرع وأحكame، أو لعناد بينهما. وكذلك أيضاً إن أكثر من ينظر في العلوم الحكمية من المبتدئين فيها والمتوسطين من بينهم، يتهاونون بأمر الناموس وأحكام الشريعة ويزرون بأهله، ويأنفون من الدخول تحت أحکامه إلا خوفاً وكرهاً... كل ذلك لقصور فهم الفريقين جمعياً عن معرفة حقائق هذه الأشياء المذكورة ولقلة علمهم أيضاً بماهيات الكائنات. ولما كان مذهب إخواننا الفضلاء الكرام النظر فيها جمعياً والكشف عن حقائق أشيائها، أعني العلوم الحكمية والنبوية جمعياً، وكان هذا العلم بحراً واسعاً وميداناً طويلاً، احتجنا أن نتكلم في ما دعت

الضرورة إلى عمل هذه الرسائل التي هي إحدى وخمسون رسالة، والكلام فيها بأوجز ما يمكن». (٢٧ : ٣ ، ٢٩).

«فإن اجتهد الإنسان وفعل ما رُسم في الشريعة من لزوم أحكامها ومفروضاتها، وعمل بما وُصف في الفلسفة وصبر عليه مدة... فإنه يرجى لتلك النفس أن تهتدي إلى الرجوع إلى عالمها النفسي ومحلها الروحاني، واللحوق ببناء جنسها الذين مضوا قبلها، ووصلوا إلى هناك، وتخلصوا من دركَات عالم الكون والفساد». (٤٤٩ : ٢٥).

«وإن مكث الجنين في الرحم مدة ما، إنما هو لكي يتم الجسد وتحتَكم صورة البدن. والغرض من ذلك أن المولود ينتفع بالحياة الدنيا بعد الولادة. وكذلك أيضاً قد قال الحكيم: إن مكث الإنسان العاقل، الذي هو تحت الأمر والنهي، إنما بموجب العقل أو بطريق السمع بأوامر الناموس ونواهيه، وفي طول عمره الطبيعي مدة ما (في هذه الدنيا) إنما هو لأن تتم فضائل النفس، وتحتَكم أخلاقها المختلفة، ومهاراتها الريانية، بالتأمل والبحث في النظر، والسعى والاجتهاد في العمل.. أو بما رُسم في الناموس من الوصايا والأوامر والنواهي، كل ذلك لكيما تستكمل النفس فضائل الملائكة فيها. والغرض من هذا كله هو أن يُمْكِنها ويهياً لها الصعود إلى عالم الأخلاق والدخول في سعة السماوات..

اعلم يا أخي أن الله، جل شوأه، لما علم بأن أكثر الناس لا يعيشون أعماراً طبيعية على التمام، ولا يُتركون في الدنيا زماناً طويلاً تُهذب فيها نفوسهم وتحتَكم فضائلهم، لطف بهم من أجل ذلك، وبعث إليهم الأنبياء والرسل وأضعى النوميس بالوصايا والأوامر والنواهي والسنن الزكية والشراط المرضية، إذا استعملوها على نحو ما رُسم لهم من السيرة العادلة، استمنت فضائل نفوسهم، وتهذبت أخلاقهم (حتى) وإن كانوا قصيري الأعمار... وأما حكم نفوس الأطفال والمجانين، فهي تتبعو بشفاعة الآباء والأمهات والأنبياء والمرسلين... وإذا قد تبين لك يا أخي ما الغرض من المكث في الرحم مدة ما، وما الغرض من المكث في الدنيا مدة ما أيضاً، فبادر الآن وتشمر وتزود، فإن خير الزاد التقوى؛ وشد وسطك للرحيل من الدنيا الفانية إلى دار القرار الباقيَة، قبل فتاء العمر وتقرب الأجل». (٤٥٣ : ٢٥ ، ٤٥٥ - ٤٥٦).

«فاجتهد يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، في تصفية نفسك وتخلصها من بحر الهوى وأسر الطبيعة، وعبودية الشهوات الجسمانية، وافعل كما فعلت الحكمة ووضعت في كتبها، فإن جوهر نفسك من جوهر نفوسهم، وصف نفسك من الأخلاق الرديئة والأراء الفاسدة والجهالات المتراكمة والأفعال السيئة فإن هذه الخصال هي المانعة لها عن الصعود إلى هناك بعد الموت... واعلم يا أخي أن الموت ليس شيئاً سوى مفارقة النفس الجسد، كما أن الولادة ليست شيئاً سوى مفارقة الجنين الرحم. قال المسيح عليه السلام: من لم يولد ولادتين لم يصعد إلى ملوك السماء». (١: ٥، ٢٢٦).

«واعلم يا أخي أيدك الله وإيانا بروح منه، أن من أجل نتائج العقول وأشرف وجدانها، الآراء الجيدة والاعتقادات الصحيحة المصلحة لنفوس معتقديها. وذلك أن الآراء الجيدة والاعتقادات الصحيحة معينة لنفوس معتقديها على الانبعاث من نوم الغفلة ومن رقدة الجهالة.. ثم اعلم أن أحد الآراء الصحيحة المنجية لنفوس معتقديها اعتقاد الموحدين بأن العالم محدث مخترع مطوي في قبضة باريه، محتاج إليه في بقائه مفتقر إليه في دوامه، لا يستغني عنه طرفة عين ولا عن إمداد الفيض عليه ساعة فساعة، وأنه لو منعه ذلك الفيض والحفظ والإمساك لحظة واحدة لتهاافت السماوات وبادت الأفلاك وتساقطت الكواكب وعدمت الأركان وهلكت الخلائق ودثر العالم دفعة واحدة بلا زمان، كما ذكر الله تعالى بقوله: إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَرُوْلَا وَلَئِنْ زَأْلَتِ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ...»<sup>(١)</sup>

«واعلم يا أخي أن من يعتقد هذا الرأي، ويتحقق هذا الاعتقاد في أمر السماوات والأرض، فهو في دائم الأوقات يكون متعلق القلب بريه، معتصماً بحبه... داعياً له في جميع أوقاته، سائلاً منه كل حوائجه، مفوضاً إليه سائر أموره؛ فيكون بهذه الأوصاف قريه إلى ربه وحياة لنفسه وهدوء لقلبه... فاما من يظن ويتوهم أن العالم مستقل بذاته، ومستغن في وجوده عن فيض باريه عليه بالمادة والبقاء والحفظ والإمساك، فهو يكون... في حيرة وضلال، لا يدرى لم ابتلي

---

١- سورة فاطر: الآية ٤١.

ولا كيف عوين هو، ويكون جاهلاً بريه حق معرفته، فيبقى محجوباً عن ريه طول عمره في دنياه (وفي الآخرة أعمى وأضل سبيلاً) <sup>(١)</sup>.

ومن الآراء الجيدة والاعتقادات النافعة لنفوس معتقديها... اعتقاد الإنسان العاقل وعلمه اليقين أنه متوجه إلى ربه وقاده نحوه من يوم خلقه نطفة في قرار مكين، ينقله ربها وخالقه حالاً بعد حال من الأدون إلى الأشرف والأفضل إلى أن يلقى ربها»... (٢٨ : ٢٩٦ - ٢٩٧).

«ثم اعلم أن الآراء الفاسدة والاعتقادات الرديئة كثيرة لا يحصى عددها، ولكن نذكر منها طرفاً... فمن ذلك رأي من رأى واعتقد أن العالم قديم لا صانع ولا مدبر له. وإن هذا الرأي مؤلم لنفوس معتقديه معذب لقلوبهم، وذلك أنه لا يخلو من أن يكون صاحب هذا الرأي سعيد أهل الدنيا أو من أشقيائهم، فإذا كان من سعدائهم فإنه لا يدرى من أين له هذا، وما هو فيه... وقد علم يقيناً أن الذي هو فيه من النعمة ورغد العيش لا يدوم له، وأنه مفارق على رغمه مع شدة محبته للبقاء... كلما ذكر الموت والفناء نغض عليه شهواته، فيعيش طول عمره خائفاً من الموت... ثم يموت على رغم وحسنة وندامة لا يرجو بعد الموت خيراً... وإن كان من أشقيائهم فهو أسوأ حالاً وأمر وأشر سيرة من غيره، وذلك أنه يفني العمر كله بجهل وعناء وتعب، وشقاء في طلب ما لم يُقدر له... فهو بجهله بريه يعيش طول عمره مفتماً حزيناً ضجراً لما رأى أنه فاته ما وجد غيره، ثم يموت بحسنة وغصة وندامة لا يرجو بعد الموت خيراً...»

«ومن الآراء الفاسدة الرديئة المؤلمة لنفوس معتقديها رأي من يرى ويعتقد أن العالم محدث مصنوع وله صانع واحد حكيم، ولكن لا يرى البعث والنشور والقيامة ولا الحشر والحساب ولا لقاء ربها. فمن يعتقد هذا الشأن... يفني عمره كله في طلب الدنيا وإصلاح أمر المعاش لجر منفعة إلى جسده، أو دفع مضره عنه، أو نيل شهوة أو الوصول إلى لذة، متمنياً للخلود في الدنيا مع علمه ويعقنه أنه لا يدرك فيها ولا يبقى هوله، وأنه لا بد من الموت، ثم لا يرجع ولا يرجو بعد الموت ثواب عمل ولا جزاء إحسان، بل يموت بحسنة وندامة آيساً مما يرجوه المؤمنون». (٤٢ : ٥٢١ - ٥٢٢).

## في الأخلاق:

ترتبط الأخلاق عند إخوان الصفاء ارتباطاً وثيقاً بعملية الارتقاء النفسي، والإخوان هنا متشائمون بخصوص الطبيعة الإنسانية التي لا يرون أنها خيرة من حيث الأصل، لأن الإنسان ورد إلى الدنيا جاهلاً توجهه غرائزه ورغباته الطبيعية التي يسعى لإرضائهما دون حساب مسألة الخير والشر، وهو لا يغدو كائناً أخلاقياً إلا بالكد والاجتهاد من أجل تهذيب نفسه وإصلاح أخلاقه. ولما لم يكن بإمكان كل عاقل أن يفعل ذلك، نظراً لأن كل ما في السلوك الأخلاقي يتعارض مع ما هو مغروس في الجبالة الإنسانية من الرغائب والشهوات وحب الدنيا، فقد خفف الله تعالى على الناس وبعث الأنبياء بالوصايا الشرعية وأمرهم بامتثال أمرهم ونهايمهم. فالأصل في الأخلاق الحميدة الاكتساب لا الطبع، والخاصة من الناس تهتدي إلى السلوك الأخلاقي بموجب العقل، أما العامة فيموجب الناموس ونواهيه وأحكامه وحدوده. فمن هذب نفسه بسلوك إحدى هاتين الطريقتين أو كلاهما، فهو من أبناء الآخرة؛ ومن اتبع أخلاقه المغروسة في الطبيعة الإنسانية، فهو من أبناء الدنيا:

«اعلم يا أخي أن الناس ينقسمون في سعادة الدنيا والآخرة وشقائهم أربعة أقسام: فمنهم سعداء في الدنيا والآخرة جميعاً، ومنهم أشقياء فيهما جميعاً، ومنهم أشقياء في الدنيا سعداء في الآخرة، ومنهم سعداء في الدنيا أشقياء في الآخرة. فاما السعداء في الدنيا والآخرة جميعاً فهم الذين وفر حظهم في الدنيا من المال والمتع والصحة ومُكَنِّوا فيها، فاقتصرت ملائكتهم على البُلْغَة ورضوا بالقليل وقنعوا به، وقدموا الفضل إلى الآخرة ذخيرة لأنفسهم، كما ذكر الله تعالى بقوله: (...وَمَا يُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرٍ يَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ...)<sup>(١)</sup> وأيات كثيرة في القرآن في هذا المعنى.

وأما سعداء أبناء الدنيا وأشقياء أبناء الآخرة، فهم الذين وفر حظهم من متعها ومُكَنِّوا منها وارتقا فيها، فتمتعوا وتلذذوا وتفاخروا وتكاثروا، ولم يتعظوا بزوج الناموس، ولم ينقادوا له، ولم يأتموه لأمره، وتعدوا حدوده... وهم

١- سورة البقرة: الآية ١١٠.

الذين أشار إليهم بقوله جل شأنه: (...وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ تَصْبِيبٍ<sup>(١)</sup>) وأيات كثيرة في القرآن في وصف هؤلاء.

وأما أشقياء الدنيا وسعداء الآخرة، فهم الذين طالت أعمارهم فيها، وكثرت مصائبهم في تصريف أيامها، واشتدت عنایتهم في طلبها، وفتنيت أجسادهم في خدمة أهلها، وكثرت همومهم من أجلها، ولم يحظوا بشيء من نعيمها ولذاتها، واتمروا بأوامر الناموس ولم يتعدوا حدوده. وقد ذكر الله ذلك في آيات كثيرة من القرآن: (...إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ<sup>(٢)</sup>)

واما أشقياء الدنيا والآخرة، فهم الذين يُخسِّنُونَ حظهم من الدنيا ولم يُمْكِنُوا منها وشقوا في طلبها، فعاشوا فيها طول أعمارهم بأبدان متوعية وتقوس مهمومة، ولم ينالوا خيراً، ثم لم يأتِمروا بأوامر الناموس، ولم ينقادوا لأحكامه، وتجاوزوا حدوده... فهم الذين خسروا الدنيا والآخرة جميعاً، ذلك هو الخسران المبين.

وإذا قد تبين بما ذكرنا، بأقسام عقلية، أنه لا يخلو أحد من الناس من أن يكون داخلاً في أحد تلك الأقسام الأربع، فتريد أن نذكر أخلاق أبناء الدنيا وطباعهم، وأخلاق أبناء الآخرة وسجاياهم، ليُعرَف الفرق بينهم.

اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن أخلاق بني الدنيا هي التي ركزتها الطبيعية في الجبلة من غير كسب منهم ولا اختيار ولا فكرة ولا روية ولا اجتهاد ولا كلفة، فهم يسعون فيها ويعملون عليها مثل البهائم في طلب منافع الأجساد ودفع المضرة عنها، كما قال الله تعالى ذكره: (...يَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَعْنَامُ وَالنَّارُ مَئُوْيٌ لَهُمْ<sup>(٣)</sup>). وأما أخلاق أبناء الآخرة فهي التي اكتسبوها باجتهادهم، إما بموجب العقل والفكر والروية، وإما باتباع أوامر الناموس وتأديبه، وتصير عند ذلك عادة لهم بطول الدّرّوب فيها وكثرة الاستعمال لها، وعليها يجازون ويثابون.

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأنك إذا أنعمت النظر بعقلك، وفكّرت برأيك، وتأملت أوامر الناموس ونواهيه وأحكامه وحدوده... عرفت

- ١- سورة الشورى: الآية ٢٠.

- ٢- سورة الزمر: الآية ١٠.

- ٣- سورة محمد: الآية ١٢.

وتبيّن أن أكثر أوامرها هي بخلاف ما في طباع الناس... وذلك أنه أمر بالصيام وترك الأكل والشرب عند شدة الجوع والعطش، وبالطهارة عند البرد، بالقيام في الصلاة وترك النوم على الفراش الوطيء، وبالمواساة عند القلة وشدة الحاجة، وبالتعفف عند هيجان الشهوة، وبالحلم عند سورة الغضب، وبالشجاعة عند المخاوف، وبالغفو عن المقدرة... وما شاكل هذه الأفعال والأعمال والأخلاق والسبايا التي في الجبلة خلافها، وفي الطباع مركوزٌ غيرها...

واعلم يا أخي بأن أخلاق بنى الدنيا وسباياهم إنما جعلت طبيعة مركوزة في الجبلة، لأنهم وردوا إلى الدنيا جاهلين غير مستعدين لها. فأمّا أبناء الآخرة فصارت أخلاقهم مكتسبة معتادة (لأنهم استعدوا لها) بما أُعلموا بها وأُخبروا عنها وبُشروا بها وجدوا في طلبها وأوضحت لهم طريقها...

«واعلم يا أخي أنه لما لم يكن في مكنته كل عاقل أن يفعل ما وصفنا، إذ كان يحتاج فيه إلى عناية شديدة وبحث دقيق ونظر قوي، خف الله تعالى ذلك عليهم، وبعث واضعي التواميس الإلهية مؤيدين مع الوصايا المرضية، وأمرهم بامتثال أمرهم ونهيهم، فبنوا لهم الهياكل والمساجد والبيع ومواقع الصلوات وبيوت العبادات، وأمرتهم بالدخول إليها بعد طهارة ونظافة... وترك أشياء كانت مباحة لهم... كل ذلك ليكون دلالة لكل عاقل فهم أنه هكذا ينبغي أن تكون سيرة من يريد أن يدخل الجنة ويخرج بروحه إلى هناك». (٩: ٢٢١ - ٢٣٦).

«واعلم يا أخي، أيدك الله، بأنه، جل شأنه قد فرض على المؤمنين المقربين به وبأنبيائه أشياء يفعلونها، ونهيهم عن أشياء ليتركونها، كل ذلك ليبتليهم بها، وجعلها عللاً وأسباباً ليرقيهم فيها وينقلهم حالاً بعد حال إلى أن يُبلغهم إلى أتم حالاتهم وأكمل غایاتهم.

واعلم يا أخي بأن من بلغه الله درجة ورتبة، فوقف عندها، ولم يرجع القهقرى بعد بلوغها، ثم قام بحقها ووفى بشرطها، جعل جزاءه وثوابه أن ينقله من تلك الرتبة والدرجة إلى ما فوقها، ويرفعه من تلك إلى ما هو أشرف وأجل منها. ومن جهل قدر النعمة التي في تلك الرتبة فلن يشكرها، ولا اجتهد في طلب ما فوقها، ولا رغب في الزيادة عليها، كان جزاؤه أن يترك مكانه ويوقف حيث انتهى به عمله

ويُحرِّم المزدِّي، فيفوتُه ما وراء ذلك وفوقه من الدرجات والمراتب، وكان ذلك الفوت والحرمان هو عقوبته». (١: ٣٤٥-٣٤٦).

### في الخير والشر:

تعد آراء إخوان الصفاء في مسألة الخير والشر استمراً لآرائهم في الأخلاق. فكما أنَّ الخلق السيئ هو تقصير من الإنسان على الكد والاجتهد في تهذيب نفسه والارتقاء بها، كذلك الشر الذي هو تخلُّف عن اللحاق بالخير الأفضل المتقدم عليه. فمتي غفل المفضول عن اللحاق بالفاضل ورضي لنفسه بالمكان الخسيس فهو الشر البعيد عن الخير. فما من شرٍ كوني وما من مملكة للشر تعارض مملكة الخير، والكون كله خير ومخلوق من قبل إله خير، وما نرى فيه من شر ليس بالقصد الأول وإنما بالقصد الثاني، وليس إبليس إلا تجسيداً للنفس الشهوانية الغضبية المغوية للنفس الناطقة:

«إن الشر لا أصل له في الإبداع الأول من جهة المبدع الحق سبحانه. فإن قال قائل: فإذا لم يكن للشر أصل في الإبداع، فمن أين كان، وكيف يكون ولم كان؟ فليعلم هذا القائل أنَّ الخير الكلي والجود المحسن (هو) إفاضة الباري سبحانه على العقل بوجوده، فكان له (أي للعقل) السبق والتمام والكمال والتقديم بالوجود على الأشياء. ثم كانت النفس منبعثة منه تالية له، فكان ما بينهما من التفاضل مرتبة منقطة بالنفس عن اللحوق بالعقل ونقصاناً عن درجته فقصَّرَت عن الكمال، فصار ذلك التقصير عنه عجزاً، فحدث عن ذلك العجز نقص عن البلوغ إلى الفضل الكلي. ثم حدثت الطبيعة عن النفس، وكانت النفس أفضل منها لكونها أصلاً لها، فكان ما بينهما من التفاضل عجزاً هو أكثر من عجز النفس عن بلوغ درجة العقل ومرتبته. ثم كانت الأشياء من المركبات بحدوث بعضها من بعض، ولها وجود التفاضل، وبوجود التفاضل وجود العجز، وبوجود العجز وجود النقص، وبوجود النقص معرفة الفاضل والمفضول. فعند ذلك عطف العقل على النفس بخيراته وفضائله ليرقيها إليه، ويلفها إلى درجته، ويزيل عنها النقص ويرفعها إلى درجة الكمال، ولم يرض لها بالتلخلُّف عن البلوغ إلى درجته واللحوق بمنزلته، لأنَّه ليس من شأنه الحسد ولا الكبر، وإنَّ أحب الأشياء إليه كونها مثله

لأنه خير كلّه؛ وعطفت النفس عند ذلك على الطبيعة، وعطفت الطبيعة على المولادات منها، وعطفت الأشياء كلها بعضها على بعض، فالفاضل أبداً إنما يجتهد ليُرقي المضطول إلى درجته ويُلْفِه منزليته، دائمًا في ذلك مجتهداً فيه. فقد بان بالبرهان وصح أن الشر لا أصل له في الإبداع، وسُمِي عجز الأشياء لحدوث بعضها من بعض شرًّا، بمعنى التخلف عن اللحوق بالخير الأفضل المتقدم عليه؛ فلم يغفل المضطول عن اللحوق بدرجة الفاضل ورضي لنفسه بالمكان الخسيس الرذل، فهو الشر المحض البعيد عن الخير، وهو النحس البعيد من السعد. فإذا العالم إذا قبل الفيض والوجود وارتقي إلى الفاضل صار خيراً كلّه وسعداً كلّه، فزال الشر، وعاد الخلق إلى أوله فصار خيراً كلّه...

اعلم يا أخي أن الفرض الأقصى في إدارة الأخلاق وتسخير الكواكب، ومجيء الأنبياء والرسل والحكماء... هو أن يصير العالم خيراً كلّه ويزول منه العجز والنقص والشر، ويعود إلى ما بدا منه فيصير لاحقاً به» (جا: ٢٥-٢٦).

وكمثال على أن الشرور في العالم ليست بالقصد الأول، يعالج الإخوان مسألة الأوجاع والألام والأمراض، وأكل الكائنات الحية بعضها لبعض، وهي القضايا التي عدَّها فلاسفة الخير والشر، ولا سيما الشوينيين منهم، التجلّي الأمثل للشر في العالم:

ثم اعلم أن الله تعالى جعل في جبلة الحيوان أربعة أسباب: آلامها، ودواعي عطب أيدينا، وشقاوة نفوسها، وهلاك هياكلها، وهي الجوع والعطش والشهوات المختلفة واللذات الذليلة. أما قصد الباري الحكيم في فعله ذلك كلّه فهو لبقاء نسلها وصلاح معاشها. وأما الذي يعرض لها من الآلام والنكبات فليس بالقصد الأول ولكن بالعرض، من أجل النقص الذي في البيولي. وذلك أن الله تعالى جعل لها الجوع والعطش لكيما يدعوها إلى الأكل والشرب ليختلف على أيديها من الكيموس (= سوائل البدن) بدل ما يتعلّل من البدن، لأن البدن في التعلّل دائمًا من أسباب خارجة وأسباب داخلة؛ وأما الشهوات فلكيما تدعوا إلى المؤكولات المختلفة الموافقة لأمزجة أيديها وما تحتاج إليه طباعها. وأما اللذة فلكيما تأكل بقدر الحاجة من غير زيادة ولا نقصان.

فإن قيل: لمَ جعل للنفوس من الآلام والأوجاع والأفزع عند الآفات العارضة لأجسادها؟ قيل له: لكيما تحرص نفوسها على حفظ أجسادها من الآفات العارضة لها إلى وقت معلوم، إذ كانت الأجساد لا تقدر على جر منفعة ولا دفع مضره عنها. فإن قيل: لمَ جعل بعض الحيوانات أكلة لحوم بعض؟ قيل لكيما لا يضيع شيء مما خلق الله بلا نفع؛ وذلك أنه قد تاهت أوهام العلماء وتحيرت عقولهم في طلب علة أكل الحيوانات بعضها بعضاً، وما وجه الحكمة منه، إذ كان الباري جعل ذلك في طباعها جبلة، وهيأ بها آلات وأدوات تتمكن بها، كأنبياب ومخالب وأظافير حداد... فلما تفكروا في ذلك ولم تسنح لهم العلة ولا ما وجه العلة والحكمة، اختلفت عند ذلك بهم الآراء والتبسّت بهم المذاهب، حتى قال بعضهم: إن تسلط الحيوانات بعضها على بعض، وأكل بعضها لبعض ليس من فعل الحكيم، بل فعل شرير قليل الرحمة؛ فلهذا قالوا إن للعالم فاعلين: خير وشرير؛ ومنهم من نسب ذلك إلى النجوم، ومنهم من قال: عقوبة لها لما سلف منها من الذنب في الأدوار السالفة، وهم أهل التناسخ، ومنهم من قال بالعرض، ومنهم من قال: إن هذا أصلح، ومنهم من أقرَّ على نفسه بالعجز وقال: لا أدرى ما العلة في أكل الحيوانات بعضها بعضاً، ولا ما وجه الحكمة فيه، غير أنه قال: الباري الحكيم لا يفعل شيئاً إلا بحكمته؛ ومنهم من قال: بل لا حكمة فيه.

وكل هذه الأقاويل قالوها في طلب الحكمة والعلة، وإنما لم يقفوا عليها، لأن نظرهم كان جزئياً، وبحثهم عن علل الأشياء خصوصياً، وليس يعلم علل الأشياء الكليات بالنظر الجزئي، لأن أفعال الباري إنما الغرض منها النفع الكلي والصلاح العمومي، وإن كان قد نقص من ذلك ضرر جزئي ومكاره خصوصية، وليس يعلم علل الأشياء الكليات أحياناً. والمثال في ذلك أحکام الشريعة النبوية حدوده فيها، وذلك حكم القصاص في القتل. قال تعالى: (ولَكُمْ فِي الْقِصاصِ حَيَاةٌ يَا أُولَئِكَ الْأَلْبَابُ...)<sup>(١)</sup> وإن كان موتاً وأمراً للذى يقتضي منه. وكذلك قطع يد السارق، فمنه نفع عمومي وصلاح الكل، وإن كان يناله حزن وألم. وكذلك غروب الشمس وطلوعها، والأمطار كان النفع منها عمومياً

والصلاح كلياً، وإن كان يعرض لبعض الناس والحيوان والنبات من ذلك ضرر جزئي...

ولما كان نزول الأمر في المنقلب إلى الصلاح العمومي والنفع الكلى، كانت الشدائـد والجهـد والبلـوى في جـنـبـهـ أـمـراـ صـغـيرـاـ جـزـئـاـ. فـعـلـىـ هـذـاـ المـثالـ وـالـقـيـاسـ يـنـبـغـيـ أنـ يـعـتـرـضـ مـاـ العـلـةـ وـمـاـ وـجـهـ الـحـكـمـةـ فيـ أـكـلـ الـحـيـوـانـاتـ بـعـضـهـ بـعـضـاـ، ليـتـبـينـ لـهـ الـحـقـ وـالـصـوـابـ. وـنـحـنـ نـرـيدـ أـنـ نـبـيـنـ مـاـ العـلـةـ وـمـاـ وـجـهـ الـحـكـمـةـ فيـ الـكـلـ، وـفـيـ أـكـلـ الـحـيـوـانـاتـ بـعـضـهـ بـعـضـاـ، وـلـكـنـ لـاـ بـدـ أـنـ نـقـدـمـ أـشـيـاءـ لـاـ بـدـ مـنـ ذـكـرـهـاـ، فـنـقـولـ:

اعلم أن عقول القوم إنما أنكرت أكل الحيوانات لما ينالها من الآلام والأوجاع عند الذبح والقتل، ولو لا ذلك لما أنكروا، كما لا ينكرون أكل الحيوان النبات، إذ ليس ينال النبات الآلام والأوجاع، فنقول: قصد الله وغرضه في ألم الحيوانات ما جعلت عليه طباعها، والأوجاع التي تلحق نفسها عند الآفات العارضة، ليس عقوبة لها وعذاباً كما ظن أهل التناصح، بل هي لنفسها على حفظ أجسادها وصيانة هيأكلها من الآفات العارضة لها، إذ كانت الأجساد لا تقدر على جر منفعة ولا دفع مضره عنها؛ ولو لم يكن ذلك كذلك لتهاونت النفوس بالأجساد وخذلتها وأسلمتها إلى الهلاك قبل فناء أعمارها وتقارب آجالها، ولهلكت كلها دفعة واحدة في أسرع مدة. فلهذه العلة جعلت الآلام والأوجاع للحيوان دون النبات، وجعل فيها حب للبقاء، إما بالحرب والقتال، وإما بالهرب والفرار والتحرز لحفظ جثتها من الآفات العارضة إلى وقت معلوم، فإذا جاء أجلها فلا ينفع القتال ولا الهرب ولا التحرز بل التسليم والانتقاد...

وإذ قد ذكرنا ما يحتاج إليه، فنقول الآن إن الله تعالى لما خلق أجناس الحيوانات التي في الأرض، وعلم أنها لا تدوم بذاتها أبداً الأبددين، جعل لكل نوع منها عمراً طبيعياً أكثر مما يمكن منه، ثم يحيئه الموت إن شاء أو أبي. وقد علم الله أنه يموت كل يوم منها في البر والبحر والسهل والجبل عدد لا يحصيه إلا الله تعالى. ثم جعل بواجب الحكمة جهة حيث موتهاها غذاء لأحيائها ومادة لبقائتها، لئلا يضيع شيء مما خلق الله بلا نفع ولا فائدة، وكان في هذا منفعة لأجسادها ولم يكن فيه

ضرر على الموتى. وخلة أخرى، لو لم تكن الأحياء تأكل جيف الموتى منها، لبقيت تلك الجيف، واجتمع منها على ممر الأيام والدهور، حتى تمتلئ منها الأرض وقعر البحار، وتنتن ويفسد الهواء والماء من نتن روائحها... فـأي حكمة أكثر من هذه أن جعل الباري تعالى في أكل الحيوانات بعضها بعضاً من المنفعة للأحياء، ودفع المضرة عنها كلها، وإن كانت تناول بعضها الآلام والأوجاع عند الذبح والقتل؟ وليس قصد القابض من القاتل من ذبحها وقبضها إدخال الألم والوجع عليها، بل لينال المنفعة فيها لدفع مضرها بها.

ثم أعلم أن الله تعالى لما أبدع الموجودات واخترع الكائنات، قسمها قسمين اثنين: كليات وجزئيات؛ ورتب الجميع ونظمها مراتب الأعداد المفردات، كما بينا في رسالة المبادئ. وكانت مرتبة الكليات أن جعل الأشرف منها علة لوجود أدونها، وسبباً لبقاءها وتماماً لها، ومبلاً إلى أقصى غایياتها وأكمل نهاياتها. وكانت مرتبة الجزئيات أن جعل الناقص منها علة للكامل وسبباً لبقاءه، والأدون منها خادماً للأشرف ومعيناً ومسخراً له. وبيان ذلك من النباتات الجزئية: لما كان أدون رتبة من الحيوانالجزئي وأنقص حالة منه، جعل جسم النبات غذاء لجسم الحيوان ومادة لبقاءه، وجعل النفس النباتية في ذلك خادمة للنفس الحيوانية ومسخرة لها. وهذا أيضاً لما كانت رتبة النفس الحيوانية أنقص وأدون من رتبة النفس الإنسانية، جعلت خادمة ومسخرة للنفس الإنسانية الناطقة... ولما كان بعض الحيوانات أتم خلقة وأكمل صورة، كما بينا قبل هذا، جعلت النفس الناقصة منها خادمة ومسخرة للثمرة منها الكاملة، وجعلت أجسادها غذاء ومادة للأجسام الناطقة منها وسبباً لبقاءها، لتبلغ إلى أتم غایياتها وأكمل نهاياتها، كما جعل جسم النبات غذاء لجسم الحيوان ومادة لبقاءه وسبباً لكماله». (٤٠: ٣٦٤-٣٦٩).

وقد كان لا بد للإخوان في مناقشتهم لمسألة الخير والشر من التعرض للعقائد الشوّبة القائلة بوجود أصلين للعالم واحد خير والآخر شرير، فنقدوها على قاعدة فلسفية مكينة في أكثر من موضع في رسائلهم. ومن ذلك قولهم:

«اعلم، وفقك الله، أن القائلين بالأصلين طائفتان: إحداهما ترى وتعتقد أن لهما فاعلين أحدهما نور خير والآخر ظلمة شرير. وهذا رأي زرادشت ومانبي

وأتباعهما وبعض الفلاسفة. والطائفة الأخرى ترى وتعتقد أن إحدى العلتين فاعل، والأخرى منفعل، يعنون به الهيولي. وهذا رأي بعض الحكماء اليونانيين. والذي دعاهم إلى هذا الرأي هو نظرهم إلى الشرور التي تجري بين كل اثنين متذارعين من الناس والحيوان، من القتل والحروب والخصومات والعداوات، وما يحدث بينهما من الأسباب والأحوال. فبهذا الاعتبار قالوا، وبهذا القياس حكموا بأن حدوث العالم كان سببه فاعلين اثنين متذارعين، لكن أحدهما خير والآخر شرير...

فأما القائلون بأن أحد الأصلين فاعل والآخر منفعل، فإنما دعاهم إلى هذا الرأي ما رأوا أنه يلزم القائلين بالفاعلين من الشنعة والقبح، وما يوجب لها من العجز والنقص من فعالها وتقاضهما، وما يتضمن دون ذلك من قلة النظام في تركيب العالم وخلق السماوات، وما يعرض من الفساد العام والبوار الكلي... وذلك أنهم قد تبينوا نظام العالم، وعرفوا إتقان خلق السماوات مع سعتها وكبار أجزائها وكثرة خلائقها التي هناك، وليس فيها شيء من الفساد والشرور البة، وأنها كلها على أحسن النظام، وأجود الترتيب والهندام، وأن الشرور لا توجد إلا في عالم الكون والفساد التي تحت فلك القمر، ولا توجد الشرور أيضاً في عالم الكون والفساد إلا في النبات والحيوان دون سائر الموجودات، ولا في كل وقت أيضاً، ولكن في وقت دون وقت، وأسباب عارضة لا بالقصد الأول من الفاعل، بل من جهة نقص الهيولي وعجز فيه عن قبول الخير في كل وقت أو على كل حال... ومثال ذلك أن الحكيم منا، في الشاهد، في وده أن يعلم كل علم وكل حكمة يحسنها لأولاده وتلامذته، وأن يجعلهم حكماء فضلاء مثله في أسرع ما يمكن، ولكنهم لا يقبلون ذلك إلا على التدريج، وفي مmer الأيام والأوقات شيئاً بعد شيء، (وذلك) لنقص فيهم لا لعجز في الحكيم... والنقص في الكمال يسمى شراً، وليس الشر سوى عدم الخير وال تمام والكمال...

«فاما القائلون بالعلة الواحدة وأنها قديمة، فإنهم نظروا أدق من نظر أولئك وبحثوا أجداً من بحثهم وتأملوا غير تأملهم، فرأوا من القبيح الشنيع أن يكون محدث العالم (اثنين) قديمين؛ واعتبارهم وقياسهم كان في ذلك هكذا: (فقد) قالوا لا يخلو الأصلان القديمان من أن يكونا متفقين في كل شيء من المعانٍ، أو

مختلفين في كل المعاني، أو متفقين في شيء و مختلفين في شيء. فإن كانا متفقين في جميع المعاني فواحد (هما) لا اثنين، وإن كانا مختلفين في المعاني فأحدهما عدم، وإن كانا متفقين في شيء و مختلفين في شيء فالشيء الثالث، وقد بطلت المنشورة فيجب أن يكون أصل العالم ثلاثة، والقائلون بالثلاثة أو أكثر لازمة بهم هذه الحكومة والشبيعة أيضاً». (٤٦٢ - ٤٦٤).

إذاً، وفي ظل معتقد التوحيد الإسلامي الصارم الذي يتبناء إخوان الصفاء، لا وجود للشر على المستوى الكوني، وما من أصل قديم للشر، ولا من ملحمة للصراع بين الأصلين، سواء أكانا قدبيتين أم كان أحدهما قديم والآخر محدث، وما يبدو لنا من شرور جزئية على المستوى الطبيعي إنما تخدم صالحًا عامًا وخيراً شمولياً، حتى وإن خفيت هذه الغاية أحياناً عن الأفهام. وبهذه النظرة لا يبقى من مجال للصراع بين الخير والشر إلا في النفس الإنسانية، وعلى مستوى الحياة الاجتماعية، لأن الإنسان هو الكائن الحر الوحيد المخير بين إتيان الشر أو إتيان الخير. فكيف عالج الإخوان هذه المسألة، وما هو دور إبليس في ذلك كله؟

في العديد من المواقع، وفي أكثر من قصة ومثلٍ مما أورده الإخوان في رسائلهم، تم تصوير إبليس على أنه شخصية مستقلة ذات وجود موضوعي يسعى إلى إغواء البشر ودفعهم إلى إتيان الشرور، وذلك جرياً على التفسير الظاهري لآيات القرآن الكريم. ولكنهم في غوصات التأويل لا يرون في إبليس إلا نوازع النفس الشهوانية الفضبية إذا تغلبت على نوازع النفس الناطقة. وليس اندحار إبليس في النهاية إلا تعبيراً عن وصول الإنسانية إلى ذروة ارتفاعها في نهاية الزمان، وضعف النفس الشهوانية الحائدة عن التقوى وظهور النفس الناطقة عليها بتأييد من النفس الكلية التي تستعد الآن إلى التخلص من الطبيعة التي تعلقت بها، والعودة إلى التعلق بالعقل لا يشوّها كدر من علق الطبيعة، فتقبل منه الخير الكلي والوجود المحس، مما سنبحثه في فصل الآخرا.

«وأما إبليس الروحاني الذي يجري مجرى الدم من ابن آدم، فهو كما قلنا في رسالة الأخلاق إنه بمنزلة النفس الفضبية الشهوانية الحائدة عن التقوى المعتكفة على شهوات الدنيا، فإنها أيضاً في أوان دور الكشف (=نهاية الزمان) تضعف قوتها

وتقل شهوتها، وتقهرها النفس الناطقة إذ أيدتها النفس الكلية، بظهور النفس الزكية والإفاضات العقلية وتلاشي الأمور الطبيعية وخراب المحاسن الدنيوية، وحدوث أمر الآخرة والنشأة الثانية والبعث الجديد والقيمة الكبرى، فلا يكون حينئذ نفس حيوانية؛ فذلك أن الحيوان لا يكون في مثل ذلك الزمان... وأنه يترقى على التدريج حتى يلحق التمام، وعند بلوغ الأشياء إلى تمامها، وكونها على أفضل حالاتها وأتم نهاياتها في الفضائل، تخلى النفس عن الطبيعة دفعه واحدة وترجع إلى التعلق بالعقل لا يشوبها كدر يعلق بها من علق الطبيعة، ولا عائق يعوقها، فتقبل منه الفيض الكلي والجود المحمض...

الا ترى الى قوله تعالى حكاية عن إبليس لما قال: (... فَيُعَزِّتُكَ لَأَغْوِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿١﴾ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴿٢﴾) <sup>(١)</sup> يعني بهم الذين تخلصت أنفسهم الناطقة من أنفسهم الغضبية وقهرواها... فقال: (إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ...) <sup>(٢)</sup>. وكل من غالب هواه على عقله فهو إبليس، وكل من أطاع نفسه الغضبية وداخلته الحمية الجاهلية والعصبية للباطل فهو شيطان... ففقد يا أخي هذا الباب وانظر كيف تغلقه عن استوجب إغلاقه دونه وتفتحه لمن استحق دخوله... ولا تكشفه إلا لأهله ولا تظهره إلا لمستحقه بعد مؤكّدات العهود ومُعْقدات المواتيق، وإنما هي أهلة وأهلكت... فإن الجاهل عدو للعلم، ومن جهل شيئاً عاداه». (جا: ٤٠-٣٩). وأيضاً: «النفس الناطقة هي رئيسة الجسم... وإن معها مقارناً لها يغويها ويخدعها، ويجدبها إلى شهوات الطبيعة ولذاتها، ويدعوها إلى كل ما تهبت عنه، وتناول ما حذرته منه وخطر عليها تناوله، وأمرها ربها بالبعد عنه والتخلص منه، وأن لا تقربه ولا تدنو إليه إلا بقدر الحاجة إليه وما لا غناه لها عنه، وكانت الطبيعة ولذاتها الحسية، والانهماك في رقدة الجهة ونومة الغفلة، وهي الشجرة المنهي عن قريها والمنوع من أكلها، وقد حذر عنها في بدء الأمر وزجر عنها بتبلیغ الذكر. وكانت النفس الناطقة في هذا الموضع مثل آدم، وكانت النفس الشهوانية مثل إبليس الغوی المفوی. ولذلك أنه متى انخضعت النفس الناطقة

١- سورة ص: الآيات ٨٣-٨٢

٢- سورة الحجر: الآية ٤٢

للنفس الغضبية، وقبلت منها وسارعت إلى شهواتها وانهمكت في لذاتها، وقعت في الخطيئة، وفارقتها الأنوار العقلية وانكشفت عورتها، وتزع عنها لباس التقوى، واستوجبت العقوبة والهوان. كما قيل إن إبليس كان أكثر همه وأشد عزمه لما أضمره لآدم هو أن يوقعه في الخطيئة ليزول عنه لباسه، ويسلط عليه ربه، وكذلك حال النفس الشهوانية مع النفس الناطقة. ولذلك قال الحكيم الناطق، النبي الصادق: رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر. (وقد) عنى بالجهاد الأصغر جهاد السيف للعدو والمخالف، وبالجهاد الأكبر مجاهدة النفوس الناطقة للنفوس الشهوانية الغضبية. فتأمل يا أخي هذا القول فإنه يؤيد ما ذكرناه». (جا : ٦٤-٦٥).

«قال العالم المستبصر لأخ له من أبناء جنسه فيما جرى بينهما من المذاكرة في أمر الشياطين وعداوتهم: كيف عرفت الشياطين ووساوسمهم؟ قال: إني لما نشأت وتربيت، وشدوت من الآداب طرفاً، وأخذت من العلم نصيباً... تبيّنتُ ما يجب علي من أحکام الناموس... ثم قمت بواجبها جهدي وطاقتني بحسب ما وفقت له... ثم تفكرت في قول الله تعالى: (إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا...)<sup>(١)</sup> آيات كثيرة في القرآن في هذا المعنى، وتفكرت في قول النبي - صلى الله عليه وآله -: رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر؛ يعني مجاهدة النفس... وفكرت في قوله عليه السلام: لكل إنسان شيطاناً يغويه... وقوله: إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم... آيات كثيرة في القرآن في مثل هذا المعنى وأحاديث مروية أيضاً... ثم تأملت وبحثت ودققت النظر، فوجدت حقيقة معنى الشياطين، وكثرة جنود إبليس اللعين أجمعين، ومخالفتهم بني آدم، وعداوتهم لهم ووساؤهم إياهم، هي أمور باطنية وأسرار خفية مركوزة في الجبلة، مطبوعة في الخلقة، وهي الأخلاق الرديئة، والطبع المذمومه المنتشرة منذ الصبا مع الإنسان بالجهالات المتراكمة... المنسوبيه إلى النفس الشهوانية والنفس الغضبية. ثم تأملت ونظرت، فوجدت الخطاب في الأمر والنهي والوعد والوعيد والمدح والذم متوجهاً كله إلى النفس الناطقة

---

٦- سورة فاطر: الآية ٦.

العاقة المميزة المستنصرة، ووُجِدَتْها هي بما توصف من الأخلاق الجميلة والمعارف الحقيقة والأراء الصحيحة والأعمال الزكية ملائكةً من الملائكة، بالإضافة إلى النفس الشهوانية الفضبية جمِيعاً. ووُجِدَتْ هاتين النفسيتين، أعني الشهوانية والفضبية، بما توصفان به من الجهات المترافقَةُ والأخلاق المذمومة والطبع المركوزة والأفعال القبيحة التي لمَا بلا فكر ولا رؤية كأنهما شيطانان بالإضافة إلى النفس الناطقة»... (٩: ٣٦٤-٣٦٦).

هذا الشيطان الداخلي عند الإنسان، هو شيطان بالقوة، أي بالإمكان، ولكنه يتحول إلى شيطان بالفعل إذا حضرت المنية ولم يستكمل هذا الإنسان عملية الارتفاع وقهر النفس الشهوانية الفضبية:

«إن في العالم نفوساً أفعالها ظاهرة وذواتها خفية يُسمون الروحانيين، وهم أنجاس الملائكة وقبائل الجن وأحزاب الشياطين. فأجناس الملائكة هي نفوس خيرة موكلة بحفظ العالم وصلاح الخليقة، وقد كانت مجسدة قبل وقتاً من الزمان (في أجسام بشرية) فتهذبت واستبصرت وفارقت أجسادها واستقلت بذاتها وفازت ونجت، وساحت في فضاء الأفلak وسعة السماوات، فهي مفتسبة فرحانة مسرورة ملتذة ما دامت السماوات والأرض. وأما عفاريت الجن ومerde الشياطين، فهي نفوس شريرة مفسدة، وقد كانت مجسدة قبل وقتاً من الزمان (في أجسام بشرية) ففارقت أجسادها غير مستبصرة ولا متهذبة... فهي سابحة في ظلمات بحر الهيولى، غائصة في قعر من الأجسام المظلمة»... (١٤٢-١٤٣، ١: ٣٠).

وأيضاً:

«اعلم أن النفوس المجسدة الخيرة ملائكة بالقوة، فإذا فارقت أجسادها كانت ملائكة بالفعل... كذلك النفوس المجسدة الشريرة هي شياطين بالقوة، فإذا فارقت أجسادها كانت شياطين بالفعل. وهذه النفوس الشيطانية بالفعل توسوس للنفوس الشيطانية بالقوة لتجزججها إلى الفعل، كما قال تعالى: (...شَيَاطِئُ النَّاسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بِعَضُّهُمْ إِلَى بَعْضٍ رُّخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا...)»<sup>(١)</sup> فشياطين الإنسان هي

النفوس المتجسدة الشريرة آنسَت بالأجساد، وشياطين الجن هي النفوس الشريرة المفارقة للأجسام المحتجبة عن الأبصار. ومثل وسوسة هذه النفوس المفارقة لهذه النفوس المتجسدة، كمثل من قويت شهوته للطعام والشراب، وضعفت حرارته الهاضمة عن نضجها، فهو يشتهي ولا يستمرىء، فعند ذلك تكون همتة أن يرى الطعام والآكلين لينظر إليهم، فيستريح عنها لضعف الآلة وبطidan فعل القوة... وهذه حكم النفوس المفارقة ليست لها آلة تناول بها اللذات المحسوسة، فهي تحب وتوسوس إلى أبناء جنسها ممن لها تلك الآلة على الفعل» (٣٠: ٢، ٨١). فشياطين الجن إذاً لا تتوسوس إلا لشياطين الإنس من أبناء جنسها، وليس لها من سلطان على عباد الله الصالحين «وهم الذين أشار إليهم بقوله تعالى: (إِنَّ عِبَادِي لَيُسْأَلُوكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ...)»<sup>(١)</sup> وقوله: (إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ)<sup>(٢)</sup> (جا: ٦٦). وهذه النفوس المفارقة الشديدة تكون مشغولة بتأييد النفوس الصالحة المتجسدة «لكيما تتم هذه الكاملة المفارقة مشغولة بتأييد النفوس الصالحة المتجسدة»<sup>(٣)</sup> (٤٠: ٣، ٣٧١).

ويرى إخوان الصفاء، في النهاية، أن الاعتقاد بوجود إبليس باعتباره شخصية موضوعية مجسدة للشر، هو من الآراء الفاسدة التي لا بد للمؤمن الحق من التخلص منها:

«ومن الآراء الفاسدة من يعتقد أن الله خلق خلقاً ورباه وأنماه وأنشأه، وسلطه وقواه على عباده متمكناً في بلاده، ثم ناصبه بالعداوة والبغضاء، وهو إبليس وجنوبيه من الشياطين، وهم يفعلون ما يريدون على رغم منه، وهو الجاعل لهم المشيئة والإرادة والعداوة والاستطاعة وطول العمر والمهلة وسعة الرزق والنعمة. فإن صاحب هذا الرأي إذا فكر في أمر إبليس وجنوبيه، وما تسبب إليه من الشرور، وما يعتقده من مخالفتهم لله وعداوتهم، فإنه امتلاً منهم غيظاً وحدقاً عليهم وناصبهم العداوة والبغضاء، حتى إنه لو أنه أمكنه

١- سورة الحجر : الآية ٤٢.

٢- سورة ص: الآيات ٨٣-٨٢.

قتلهم كلهم... وإذا لم يقدر على ذلك بقي طول عمره مفتاظاً متماماً متأماً نفسيه  
معدباً قلبه؛ حتى إنه ربما فكر في خلق الله لهم وتربيته إياهم وسعة رزقه عليهم  
وتمكنيه لهم فيما يفعلون وأمهاله لهم، فعاتب ربه في الضمير وخاصمه في  
السر، ويقول: لم خلقهم، ولم رباهم ورزقهم، ولم مكثتهم وسلطتهم...  
وما شاكل هذه الوساوس والظنون الموبقة المؤلمة لنفوس المعترضين على الله في  
تدبير خلقه». (٤٢ : ٣ ، ٥٢٨-٥٢٩).

## ٥- الآخرة والنشأة الثانية

في الدنيا والآخرة، وحكمة الموت:

إن الغاية التي تسعى إليها الحياة هي الموت، والدنيا ليست إلا عارضاً مؤقتاً في الطريق إلى الآخرة، وليس الكدح العرفاني للإنسان إلا تهيئة للموت الذي هو ولادة ثانية. فإذا كانت الولادة الأولى من الرحم ولادة للجسد الفاني، فإن الولادة الثانية بالموت هي ولادة للروح:

«واعلم يا أخي.. أن الدنيا والآخرة هما داران متقابلان، واسماهما مضادان، ومعناهما وحقيقةهما وصفتهما مختلفات متضادات: إحداهما كالقشرة وهي الدنيا، والأخرى كاللب وهي الآخرة... أما الدنيا فاسمها مشتق من الدنو والقرب، والآخرة من التأخر؛ وأما حقيقتهما، فالدنيا هي تصارييف أمور تجري على الإنسان من يوم ولادة الجسد إلى يوم الممات الذي هو ولادة النفس ومفارقتها إياه، والآخرة هي تصارييف أمور تجري على الإنسان من يوم الممات ومفارقة النفس الجسد إلى ما بعدها أبد الآبدين ودهر الراهنين.

«واعلم يا أخي بأن الله، جل شوأه، سمى الحياة الدنيا عَرَضاً ومتاعاً إلى حين، لأن كون الإنسان في الدنيا عارض عرض في طريق الآخرة، ولم يكن القصد والغرض المقام فيها، كما أن الفرض في الكون في الرحم لم يكن الفرض والقصد (منه) طول المكث والمقام هناك، ولكن طريقاً وجوازاً إلى الدنيا؛ فكذلك كون النفس في هذا الجسد، هو سفينة ومركب ومحuber إلى الدار الآخرة. وذلك أنه لم يكن الورود إلى الدنيا (ممكناً) دون الكون هناك (أي في الرحم) زماناً لتميم بنية الجسد وتكميل صورته، كما بينا في رسالة مسقط النطفة، فهكذا أيضاً حُكم المكث في الدنيا الكون فيها زماناً هو طريق وجواز إلى ما بعدها؛ وذلك أنه لم يمكن الورود إلى الدار الآخرة دون

الجواز على الدنيا والكون فيها زماناً ما لكيما تتم أحوال النفس وتكمل  
فضائلها...<sup>١</sup>

اعلموا أيها الناس إنكم إنما خلقتم للأبد، ولكن من دار إلى دار تُقلدون،  
ومن الأصلاب إلى الأرحام، ومن الأرحام إلى الدنيا، ومن الدنيا إلى البرزخ، ومن  
البرزخ إلى الجنة أو إلى النار، كما ذكر الله، عز وجل، بقوله: (أَفَحَسِّيْتُمْ أَنَّمَا  
خَلَقْنَاكُمْ عَبْدًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ)<sup>(١)</sup> وأيات كثيرة في القرآن في التزهيد في  
الدنيا والترغيب في الآخرة، مثل قوله تعالى: (...وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهُيَ الْحَيَاةُ...)<sup>(٢)</sup>  
(...= الحياة)...<sup>٣</sup>

واعلم يا أخي بأن الله، جل شاؤه، سمي الدار الآخرة الحيوان لأنها عالم  
الأرواح ومعدن النقوس، والدنيا عالم الأجسام؛ وجواهر الأجسام موات بطبعاتها،  
وإنما تُكسبها الحياة النفوس والأرواح بكونها فيها ومعها، كما تُكسب الشمس  
الهواء النور والضياء بشرافتها عليه». (٩: ٢٢٨-٢٣٠).  
وأيضاً:

«... وقد تبين مما ذكرنا أن مكث الجنين في الرحم تسعه أشهر إنما  
هو لكيما تتم البنية، وتُستكمل الصورة، وتقيض عليها قوى الأشخاص  
الفلكلية. ولو أمكن تتميمها وتكميلها في يوم واحد، لما ثركت هناك  
يومين، ولو أمكن في شهرين. وقد يعرف كل عاقل أن من يولد غير تام البنية  
ولا كامل الصورة، لا ينتفع في هذه الدنيا ونعمتها، ولا يتلذذ ولا يتمتع  
بلذاتها على التمام والكمال، ولم يزل شقياً منفص العيش، مبتلى كالزمنى  
(= أصحاب العاهات) والمفاليج والناقصي الخلقة الغير تامى الصورة. فهكذا  
الحكم والقياس في الدار الآخرة بعد الموت. وذلك أن الإنسان إنما يُترك في  
هذه الدنيا مقدار ما يمكنه تتميم أحوال نفسه مع الجسد... وتُكمل  
فضائلها بالكون في الدنيا... فإذا فارقت النفس الجسد عند الموت الذي هو  
ولادة ثانية، انتفعت بالحياة في الدار الآخرة، ويمكنها الصعود إلى ملائكة

١- سورة المؤمنون: الآية ١١٥.

٢- سورة العنكبوت: الآية ٦٤.

السموات، كما قال المسيح، عليه السلام: من لم يولد ولا دين لا يلتج في ملکوت السماء» (٤٤٢-٤٤٣: ٢٥).

«اعلم أن الجسد ميت بجوهره، وأن حياته عرضية لجاورة النفس إيه، كما أن الهواء مظلم بجوهره، وإنما ضياؤه بإشراق نور الشمس عليه والقمر والكواكب. والدليل على أن الجسد ميت بجوهره ما يُرى من حاله بعد مفارقة النفس له كيف يتغير ويفسد ويتشลาย ويرجع إلى التراب، كما كان بديئاً: (منها حَقَّنَاكُمْ وَفِيهَا تُعِيدُكُمْ...)»<sup>(١)</sup>.

«اعلم إنما ربطت الأنفس الجزئية (بالجسد الجزئي) كيما تكمل بالرياضة وتخرج ما في جوهرها من الحكمة والصنائع والفضائل من حد القوة إلى حد الفعل، لتتم الهيولى الجزئية، وتكميل هي أيضاً، ويتشبه ذلك الجزء بالكل، وهو أن تتعلم النفس الجزئية السياسة والتدبير والتهذيب بالأخلاق الجميلة والأراء الصحيحة، والأعمال الزكية والمعارف الحقيقة. وهكذا تتشبه الجزء بالكل، كما قيل في حد الحكمة إنها التشبه بالإله بحسب الطاقة الإنسانية.

وإذا بلغت النفس الإنسانية إلى أقصى مدة غياباتها، وكملت بما أظهرت من الفضائل، وهدم الجسد، نُقلت هذه الأنفس بعد مفارقة الجسد إلى حالة أخرى ونشوء آخر أعلى وأشرف من هذا الجسد المؤلف من اللحم والدم والأخلاط الأربعية القابلة للكون والفساد...

ثم اعلم أن النفس لا تحس تلك الحال التي تُنقل إليها إلا بعد مفارقة الجسد، كما أن الجنين لا يحس بأحوال هذه الدنيا إلا بعد الولادة. فمن أجل هذا قال النبي صلى الله عليه وآله: الناس نائم فإذا ماتوا انتبهوا... فإذا جاءت سكرة الموت بالحق، التي هي مفارقة النفس الجسد، وعاينت الحقيقة التي كانوا بها يوعدون كما قال الله تعالى: (...فَكَشَفْنَا عَنْكَ غُطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَرَيدٌ) <sup>(٢)</sup> وقال نبيه، عليه

١- سورة طه: الآية ٥٥.

٢- سورة ق: الآية ٢٢.

السلام: (...وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ)<sup>(١)</sup> يعني الموت بعد مفارقة الجسد. وقال:  
(كُلُّ نَفْسٍ ذَاةٌ مُّوْتٌ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ)<sup>(٢)</sup> فإذاً الموت حكم، إذ لا رجوع لها إلى ربها الرحمن الرحيم إلا بعد الموت، ولا وصول للنفس إلى ما وعد الله ورسوله إلا بعد مفارقتها الجسد...

اعلم بأن لكل كون ونشوءاً أولاً وابتداءً، وله غاية ونهاية إليها يرتقي، ولغايتها ثمرة تُجتلى. فمسقط النطفة كون قد ابتدئ، وغايته الولادة التي إليها المتنهى، والولادة أيضاً كون قد ابتدئ، والموت غايته التي إليها المتنهى. وكما أن ثمرة مسقط النطفة لا تكون إلا بعد الولادة، لأن الطفل لا يتمتع إلا بعد الولادة، فهكذا النفس لا تتمتع إلا بعد مفارقة الجسد، لأن موت الجسد ولادة النفس وهي الروح...

واعلم يا أخي أن مثل النفس مع الجسد كمثل الصبي في المكتب ليتعلم ويتآدب ويرتاض، فإذا تعلم وأحكم ذلك فليس حال أخرى إلا الخروج من المكتب والانتفاع بما حصل في المكتب، لأنه قد تم ما يراد منه وبقي الإكرام والمجازاة. فهكذا حكم النفس مع الجسد إذا أحكمت ما يراد منها بكونها معه، فليس من طريقة إلا المفارقة. وكما أن الصبي إذا أحكم ما يراد منه في المكتب، استغنى عن حمل اللوح والدواة والمداد والقلم... فهكذا حكم النفس مع الجسد إذا هي أحكمت أمر المحسوسات بطريق الحواس، وأمر المقولات بطريق الفكر والرواية، وعرفت حقائق أمور هذا العالم من الكون والفساد، وارتقت بعد ذلك بطريق الرياضيات التي هي البراهين إلى معرفة الأمور الغائبة عن الحواس، وارتاضت فيها وعرفتها حق معرفتها، واستبان لها أمر عالمها ومبدئها ومعادها، وعاينت بعين البصيرة أحوال أبناء جنسها من السابقين الذين مضوا على سنن الهدى، وارتقا إلى ملوك السماء وفسحة الأفلak وسعتها، اشتاقت هي عند ذلك إلى الصعود إلى هناك واللحوق بأبناء جنسها، ولا يمكنها ذلك بهذا الجسد الثقيل إلا بتركها

١- سورة الحجر: الآية .٩٩

٢- سورة العنكبوت: الآية .٥٧

ومفارقتها إياه، وهو الموت. فلو لم يكن الموت لكان ممنوعة من الوصول إلى هناك. فإذا الموت حكمة ونعمة ورحمة وفضل ورضوان من الله عز وجل للنفوس الخيرية المستبصرة». (٢٩: ٤٣-٤٠).

وللإخوان في ذلك تشبيهات أخرى؛ فملاك الموت في قبضه للأرواح إنما يعبر بها من دار إلى دار، ويساعد على ولادتها الجديدة في الحياة الثانية، فهو بمثابة قابلة الأرواح، ومهملته تشبه مهمة قابلة الأجساد التي تساعد النساء على الوضع والولادة. والنفوس تشبه الدرّ بينما تشبه الأجساد الصدف.. وما الموت إلا استخراج الدرة من الصدفة ليُستأنف بها أمر آخر إذا رُمي بالصدف وحُصلَ الدرّ. والنفوس أيضاً تشبه لبَ الحَبَّ إذا نضجت السنابل وأن أوان الحصاد، حيث يرمى بقشورها وينحصلُ لها ويُستأنف بها أمر آخر. (٥: ٢١٢-٢١١).

ويورد الإخوان الحوار التالي في ذم الدنيا ومدح الآخرة:  
«ويحكى عن بعض من كان يعتقد هذا الرأي أنه لقي أحداً من رأيه فقال له: كيف أصبحت يا أخي، وكيف حالك من الدنيا؟ فقال بخير، ونرجو خيراً من هذا إن سلمنا من آفاتها وبلياتها، إن شاء الله تعالى؛ فكيف أنت وكيف حالك؟ قال... أصبحنا في الدنيا معدبين في صورة المعنعين، مجبورين في صورة المختارين، مغروسين في صورة المفبوطين، أحرازاً كراماً في صورة عبيد مهانين، مسلطاً علينا خمسة حكام يسوموننا سوء العذاب، ينفذون أحكامهم علينا شيئاً أو أبينا، ليست لنا حيلة في الخروج عن أحكامهم، ولا دفع سلطانهم، ولا الخلاص من جورهم إلى الممات.

قال: أخبرني من هؤلاء الحكام؟ قال: نعم. أولهم هذا الفلك الدوار الذي نحن في حوفه محبوسون، وكواكبه السيارة لا تزال تدور علينا ليلاً ونهاراً لا تقر، تارة تجيئنا بالليل وظلمته، وتارة بالنهر وحرارته، وتارة بالصيف وسمائمه، وتارة بالشتاء وزمهريره، وتارة بالرياح والعواصف في زعازعها، وتارة بالغيوم وأمطارها، وتارة بالرعد والزوابع وصواعقها، وتارة بالجدب والغلاء والموتان والبلاء، وتارة بالحروب والفتن، وتارة بالهموم والأحزان. ليس منها نجاة إلا بجهد ويلوى، وكدر وعنة، وخوف ورجاء إلى الممات. ثم قال: فهذا واحد.

وأما الآخر، فهو هذه الطبيعة وأمورها المركوزة في الجبلة، من حرارة الجوع، ولهب العطش، ونار الشبق، وحريق الشهوات والألام، والأمراض والأسقام، وكثرة الحاجات. وليس لنا شغل ليلاً ولا نهاراً إلا طلب الحيلة لجر المنفعة، أو لدفع المضرة عن هذه الأجساد المستحيلة (=المتغير) التي لا تقف على حالة واحدة طرفة عين، فتفوسنا منها في جهد وبلاء، وكد وعنة، وبؤس وشقاء. ليس لنا راحة إلى الممات. فهذا اثنان.

«وأما الثالث فهو هذا الناموس، وأحكامه وحدوده، وأوامره ونواهيه، ووعده ووعيده، وزجره وتهديديه وتوبيقه؛ إن خرجنا من أحكامه فضرب الرقاب والحدود، وإن فررنا منه لم نجد لذة في العيش ولا صلاح الوجود في الوحدة، وإن دخلنا تحت أحكامه فما نفاسي من الجهد والبلوى في إقامة حدوده أكثر مما يحصل، من ألم الجوع عند الصيام، وتعب الأبدان عند القيام بالصلوة، ومقاساة برد الماء عند الطهارات، ومجاهدة شح التفوس عند إخراج الزكاة والصدقات الواجبات، ومشقة الأسفار والأحكام عند قضاء الحج والجهاد؛ وما نفاسي من الألم عند ترك اللذات والشهوات المحرمات؛ وإن لم نتأمر ولم ننته، فالحدود والأحكام بحسب الجنایات. ومع هذه كلها (كلاً سَوْفَ تَعْلَمُونَ، ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ، كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ، لَتَرَوْنَ الْجَحَمَ، ثُمَّ لَتَرَوْهَا عَيْنَ الْيَقِينِ، ثُمَّ لَتَسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ التَّغْيِيمِ) <sup>(١)</sup>. فهذه حالنا، ليس لنا منها خلاص ولا نجاة إلى الممات! فهذه ثلاثة.

وأما الرابع، فهذا السلطان المسلط الجائر الذي قد ملك رقاب الناس بالقهر والغلبة، واستعبدهم جبراً وكراهاً، يتحاكم عليهم كما يشاء، ويرفع ويكرم من يريد من يخدمه ويطيعه، ويتصرف بين يديه ويمثل أمره ونهيه، ويوضع ويبعد من خالقه، ويعذب ويقتل من خانه أو غشه. فإذا خرجنا من مملكته، وفررنا من سلطانه، فلا عيش لنا في الوجود في هذه الدنيا إلا عيشاً نكداً... وإن خدمناه وقمنا بواجب طاعته، فما نفاسي من الجهد والبلوى أكثر مما يحصل... فهذه أربعة.

وأما الخامس، فهو شدة الحاجة إلى المواد التي لا قوام لها هذا هيكل إلا بها، من المأكولات والمشروبات واللباس والمسكن والمركب والأثاث... وما نفسي من الجهد والبلوى في طلبه ليلنا ونهارنا، في تعلم الصنائع والتجارات المتعبة، والمكاسب الكدّة من الحرف والزرع، والبيع والشراء، والمناقشة في الحساب، والحرص والشره، وجمع الأموال وحفظها من حيل اللصوص ومكابرة القطاع، وأخذ السلطان لها بالجور والظلم، وحراستها من الآفات العارضة التي لا يحصى عددها. كل ذلك بالكد والعنااء، والهموم والغموم، وتعب الأبدان، وعناء الأرواح، وشقاء النفوس التي لا راحة لنا منها إلى الممات.

فهذه حالنا يا أخي، وحال أبناء جنسنا في هذه الحياة الدنيا. فأما من يريد المقام في الدنيا، ويتمي الخلود فيها مع هذه الآفات كلها، فهو من أجل إحدى خلتين: إما أنه لا يؤمن بالآخرة ولا يصدق بالمعاد، ولا يتصور الوجود إلا هكذا، ويظن ويتوهم أن بعد الموت عدماً أو شرماً محضاً، فمن أجل هذا الرأي وهذا الاعتقاد يريد المقام في الدنيا ويتمي الخلود فيها مع هذه الآفات كلها. ويكون معدوراً في تمنيه وإرادته الخلود، لأن في جبلاً الخلائق وفي طبائع الموجودات محبة البقاء وكراهية الفناء. فمن أجل هذه الخصال والشرائط يرضي أكثر أبناء الدنيا المقام فيها ويتمنون الخلود.

فأما من قد تصور كيفية الدار الآخرة، وتحقق أمر المعاد، وعرف فضلها وشرفها وسرورها ولذاتها ونعمتها، فأي عذر له في التمني للخلود في الدنيا، مع ما قد عرف من آفاتها وشرورها، وأحزانها ومصابئها وبلياتها. فاجتهد يا أخي في طلب معرفة الدار الآخرة، وحقيقة أمر المعاد، لكيما تساق نفسك إليها، بعد الفراق، مع أهلك زمراً، كما ذكر الله جل شأنه بقوله: (وَسِيقَ الْذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا...)<sup>(١)</sup> (٣٠٥-٣٠٩)<sup>(٢)</sup>.

١- سورة الزمر : الآية ٧٣

٢- في طبعة دار صادر للرسائل هنالك تداخل في بعض المقاطع والسطور في هذا الموضع وقد أعادت جمع وضم أجزاء الحوارية إلى بعضها. واعتتقد أن بعض سطورها ضائعة

## في البعث والقيامة الصغرى:

إن أفكار إخوان الصفاء في البعث وقيامة النفس، وما يتصل بذلك من ثواب وعداب وجنة ونار، على جانب من الغموض، بسبب محاولتهم التوفيق بين التفسير الظاهري الحرفي والتفسير الباطني لآيات القرآن. وهم يقولون إن هذا العلم خافٍ عن أهل التقليد الذين يأخذونه تسلیماً وتصديقاً، وإن أهل الحكمة والمعرفان وحدهم من يعرف حقيقته. وبشكل عام، وعلى الرغم من كل محاولاتهم التوفيقية، فإن أفكار إخوان الصفاء في مسألة البعث والقيامة الصغرى التي هي قيامة الفرد إذا مات، تتلزم الخط الغنوصي الواضح، حيث يتركز إيمانهم على بعث النفس وقيامتها لا على بعث الجسد الفاني. وبلغ تأويلهم ذروته في تصوراتهم عن الجنة والنار والحساب والثواب والعقاب، على ما سنراه في حينه:

«اعلم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن العلوم كثيرة وكلها شريفة، وفي معرفتها عزة، وفي طلبها نجاة من الملاك، ونيلها حياة للنفوس وراحة للقلوب... ولكن بعض العلوم أشرف من بعض، وأهلها يتفضلون. وذلك أن أفضل العلماء هم أهل الدين والورع الذين هم من أمر الآخرة على يقين وبصيرة لا على تقليد ورواية. وأعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن معرفة حقيقة الآخرة والعلم بالمعاد محجوب عن إبليس وذريته المنكرين لما غاب عن رؤية الأ بصار، و (محجوب) عن أهل التقليد الذين لا يعرفون حقيقة ما هم مقررون به من أمر الآخرة والبعث والقيامة والحضر والحساب والميزان والصراط والمعاد والجزاء هناك... لأن هذا العلم هو لب الألباب، وسر لأولياء الله دون سواهم... ونريد أن نلوح من هذا العلم طرفاً في هذه الرسالة الجليلة القدر (رسالة البعث والقيامة) بإشارات مرموزة، وأمثال مضروبة للمربيدين لله عز وجل، الطالبين دار الآخرة. إذ كان الإخبار عن حقيقتها يدق عن البيان، ويبعد عن التصور بالأفكار والتخيل بالأوهام، إلا لأنفس زاكية وأرواح طاهرة وقلوب واعية وأذان سامعة...»

اعلم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الذين أنكروا أمر البعث والقيامة... وما شاكل هذه الأمور المذكورة في كتب الأنبياء عليهم السلام، لشكوك في

نفوسهم وحيرة في قلوبهم. والعلة في ذلك طلبهم حقيقة معرفتها، وكيفيتها وأبنيتها وماهيتها وكميتها، قبل معرفتهم أنفسهم وحقيقة جوهرها، وكيفية كونها مع الجسد، ولم رُبّطت به وقتاً ما... ومن أين كان مبدئها، وإلى أين يكون معادها بعد مفارقتها جسدها. وهذه المباحث علم غامض وسرٌّ لطيف، ليس إليها طريق للمبتدئين في العلوم الحِكْمَيَّةِ إِلَّا التسليم والإيمان والتصديق للمخبرين عنها الصادقين عن الله، جل تَشَاءُهُ، الذين أخذوا هذا العلم عن الملائكة وحيَا وإلهاماً بتأييد من الله، جل تَشَاءُهُ.

وأما الذين لا يرضون أن يأخذوا هذا العلم تسلیماً وتصدیقاً، بل يريدون براہین عقلیة وحججاً فلسفیة، فيحتاجون إلى أن تكون لهم نفوس زکیة وقلوب صافیة، وأنذن واعیة وأخلاق طاهرة، وأن يكونوا غير متعصبين في الآراء والمذاهب المختلفة، ومع ذلك يكونون قد ارتابوا في الرياضيات الفلسفية من علم العدد والهندسة والمنطق والطبيعيات، ثم نظروا في العلوم الإلهیات...

ثم اعلم يا أخي أن معنى القيامة مشتق من قام يقوم قیاماً، والباء فيه للambilفة، وهي (أي القيامة) من قیامة النفس من وقوعها في بلائها. والبعث هو ابتعاثها وانتباھها من نوم غفلتها ورقدة جھالتها. وهي بالفارسية رست خیزای (أي) قیاماً مستوياً...

واعلم يا أخي بأن الناس في أمر الآخرة على رأيين ومذهبين: فطائفه مقرة بها، وطائفه منكرة. فالمذكورون أمر الآخرة هم الذين يظنون أن حُکْم الإنسان بعد الممات كحُکْم النبات والحيوان... فقالوا: (... نموت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر...)<sup>(١)</sup>. فقال الله تعالى: (...مَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ...)<sup>(٢)</sup> لأنهم لو سئلوا ما الدهر، لعجزوا عما هو الدهر في البيان، وما دروا ما الدهر.

«واعلم يا أخي أن المقربين بالأخرة طائفتان من الناس: إحداهما الذين يقررون بها بأسنتهم من غير تصور منهم لها بقلوبهم، ولا معرفة بحقيقتها بعقولهم؛

١- سورة الجاثیة: الآية ٢٤.

٢- سورة الزخرف: الآية ٢٠.

فإقرارهم إيمان يسلم لقول الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، وتقليل لهم فيما يقولون ويخبرونهم عنها. والطائفة الأخرى الذين هم مع إقراراهم بها وتصديقهم للأنبياء عليهم الصلاة والسلام، متصورون لها بقلوبهم عارفون حقيقتها بعقولهم، وقد مدح الله تعالى كلا الطائفتين جميماً وأثنى عليهم بقوله: (...يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ...)<sup>(١)</sup> ولكن فضل الله إدحاماً على الأخرى بقوله: (...هَلْ يَسْتُوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ...)<sup>(٢)</sup>

واعلم يا أخي أن العمل هو تصور الشيء على حقيقته وصحته، فأما الإيمان فهو الإقرار بذلك الشيء والتصديق لقول المخبرين عنه من غير تصور له. فالأنبياء، عليهم السلام، وأولياؤهم هم المخبرون عن الآخرة، المتتصورون لها بقلوبهم، والعارفون حقيقتها بعقولهم. والمؤمنون هم المقربون بالآخرة بأسنتهم، المصدقون الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، في أخبارهم، المنتظرون لكشفها لهم.

واعلم يا أخي أن المنتظرین لأمر الآخرة طائفتان من الناس: إدحاماً ينتظرون كونها وحدوثها في الزمان المستقبل، عند خراب السماوات والأرضين، وهم لا يعلمون من الأمور إلا المحسوسات، ولا من الجواهر إلا الجسمانيات، ولا من أحوالها إلا ما ظهر. والطائفة الأخرى ينتظرونها كشفاً وبياناً واطلاقاً عليها، وهم الذين يعرفون الأمور المعقوله والجواهر الروحانية والحالات النفسانية..

اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن من أفضل مناقب العقلاة كثرة العلوم والمعارف؛ وأن من أشرف العلوم وأجل المعرف التي يبلغها العقلاة العلماء، وبهدي الله أولياءه إليها من المؤمنين المصدقين ويكرمهم بها، (هو) علم البعث، ومعرفة حقيقة القيامة وكيفية تصارييف أحوالها. وقد ذكر الله سبحانه في القرآن تصارييف أحوالها في نحو من ألف وسبعمائة آية، وأشار إليها بأوصاف شتى وإشارات مفتنة، مثل قوله تعالى يوم القيمة: (وَيَوْمَ يَبْعَثُونَ) (وَيَوْمَ الدِّين)

١- سورة المجادلة: الآية: ١١

٢- سورة الزمر: الآية: ٩

(ويوم الفصل) (ويوم التفابن)... وما شاكل هذه الأوصاف والإشارات التي قد تاهت عقول أكثر العلماء في طلب حقائقها وتصور كيفياتها لكنه صفاتها، ولا يعلم تأويلها إلا الله والراسخون في العلم من أولياء الله وأصفيائه الذين يقولون: (...كُلُّ مَنْ عِنْدَ رَبِّنَا...)<sup>(١)</sup> (...وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ...)<sup>(٢)</sup> (...فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ...)<sup>(٣)</sup> (...وَهُمْ مِّنْ حَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ...)<sup>(٤)</sup>

ونريد أن نلوح من هذا السر طرفاً، ونشير إليه إشارة ما، إذ لا يجوز التصريح به، اقتداءً بسنة الله عز وجل: (...وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ)<sup>(٥)</sup> وقال عليه السلام: اللهم أهد قومي فإنهم لا يعلمون. إشارة إلى مثل هؤلاء القوم الذين هم ظالم لنفسه.

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه لما كان العقلاء متفاوتين الدرجات في ذكاء نفوسهم وصفاء أذهانهم وجودة تمييزهم، صاروا أيضاً متفاوتين الدرجات في العلوم والمعارف. ولما كان الأمر كما وصفنا، لم يكن (لهم) أن يخاطبوا بصريح الحقائق خطاباً واحداً، إلا بالفاظ مشتركة المعاني، ليحمل كل ذي لب وعقل وتمييز بحسب طاقته واتساعه في المعرفة والعلوم، كما ذكر الله، جل شأنه، بقوله على سبيل المثل: (أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَأَلَتْ أَوْرِيَةٌ بِقَدْرِهَا...)<sup>(٦)</sup> قال المفسرون: معنى هذه الآية وتأويلها أنه أنزل القرآن من السماء إلى الأرض كما أنزل المطر من الغيم، فاحتملت القلوب من علم القرآن بحسب اتساعها في المعرفة وصفاء جواهر النفوس، كما تحمل الأودية من سيل المطر بحسب سعتها وجريانها. ثم أفهم أن لفظ القلب (هنا)

- ١- سورة آل عمران: الآية ٧.
- ٢- سورة البقرة: الآية ٢٥٥
- ٣- سورة الجن: الآيات ٢٦-٢٧.
- ٤- سورة الأنبياء: الآية ٢٨.
- ٥- سورة النور: الآية ٤٦.
- ٦- سورة الرعد: الآية ١٧.

ليس هو قطعة لحم صنوي الشكل، المعلقة من الصدر الموجود في أكثر الحيوانات. وليس المراد بالقلب هنا ذاك، بل مراد إخواننا أمر وراء ذلك وهي النفس.

واعلم يا أخي أن لفظ البعث اسم مشترك في اللغة العربية يحمل ثلاثة معان: فمنها قول القائل: بعثت، يعني أرسلت، كما قال الله تعالى: (...بَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ...)<sup>(١)</sup> يعني أرسلهم. ومنها ما يكون معنى البعث هو بعث الأجساد الميتة من القبور ونشر الأبدان من التراب، كما وعد الكفار والمنكري بقولهم: (أَئِذَا مِنْ وَكُنَّا ثُرَابًا وَعَظَامًا أَئِنَا لَمَبْعُوثُونَ، أَوَّلَابَاؤُنَا الْأَوْلُونَ)<sup>(٢)</sup> قال الله تعالى: (فُلْ نَعَمْ...)<sup>(٣)</sup> ومنها بعث النفوس الجاهلة من نوم الغفلة وإحياؤها من موت الجهالة، كما ذكر الله جل شأنه بقوله: (أَوَ مَنْ كَانَ مِنْ أَنْتَ فَأَحْيَنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ تُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مِثْلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا...)<sup>(٤)</sup> قوله تعالى: (ثُمَّ بَعَثَنَا مَنْ بَعْدَ مَوْتِنَا لَمَلْكُمْ شَكُرُونَ)<sup>(٥)</sup> ...

واعلم يا أخي أن من لا يوقن ببعث الأجساد ولا يتصوره، فليست من الحكمة أن يخاطب ببعث النفوس، لأن بعث الأجساد يمكن تصويره ويقرب فهمه وعلمه، فأما من لا يقرّ به ولا يتصوره، فهو لبعث النفوس أنكر وبه أحهل، ومن تصوّره أبعد. لأن بعث النفوس هو من علم الخواص، ولا يتصوره إلا المرتاضون بالعلوم الإلهية والمعارف الربانية. وإنما وعد الكفار أن يبعث أجسادهم ليوافقهم على تكذيبهم ويجازيهم بسوء أفعالهم، ووعدهم الله المؤمنين أن يحيي نفوسهم ويبعث أرواحهم، ليجازيهم على حسناتهم ويشبههم بأعمالهم. فلا تكون يا أخي من ينتظر بعث الأجساد ويؤمل نشر الأبدان، فإن ذلك ظلم عظيم في حقك إذا كنت تتّوهُم بذلك. ولكن إن استوى لك، فكن من الذين ينتظرون

١- سورة البقرة: الآية ٢١٣

٢- سورة الصافات: الآيات ١٦-١٧

٣- سورة الصافات: الآية ١٨

٤- سورة الأنعام: الآية ١٢٢

٥- سورة البقرة: الآية ٥٦

بعث النفوس، ويؤمّلون حياتها ووصولها إلى عالمها الروحاني ودار قرارها الحيواني».

أي إن النفوس الخاطئة هي التي تُرده إلى أجسادها مرة أخرى، أما النفوس الناجية فقد تخلصت من عبء أجسادها إلى الأبد:

«واعلم يا أخي أن بعث الأجساد من القبور الدراسات وقيامها من التراب، إنما يكون ذلك إذا رُدّت إليها تلك النفوس والأرواح التي كانت متعلقة بها وقتاً من الزمان، فيما سلف من الدهر، فتتنعش تلك الأجساد، وتحيا تلك الأبدان، وتتحرك وتحس بعدها كأنها جموداً، ثم تحشر وتحاسب وتجازى، لأن الفرض من البعد هو المجازاة والمكافأة».

واعلم يا أخي أن رد النفوس الناجية إلى الأجسام، الفانية في التراب من الرأس، ربما يكون موتاً لها في الجهالة، واستغراقاً في ظلمات الأجسام، وحبساً في أسر الطبيعة وغرقاً في بحر الميولي. فأما بعث النفوس وقيام الأرواح، فهو الانتباه من نوم الغفلة واليقظة من رقدة الجهالة، والحياة بروح المعرف.. والرجوع إلى عالمها الروحاني ومحلها النوراني...». (مقاطع مختارة من الرسالة ٢٨، ٣: ٢٨٧-٢٠١).

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن علم الإنسان المعلومات: بعضها بطريق الحواس، وبعضها بطريق السمع والروايات والأخبار، وبعضها بطريق الفكر والروية والتأمل والعقل الغريزي، وبعضها بطريق الوحي والإلهام، وبعضها بطريق القياس والاستدلال، وهو العقل المكتسب. وبهذا العقل يفتخر العلماء، وبه يتفضل الحكماء وال فلاسفة».

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنك إذا طلبت علم البعد ومعرفة حقيقة القيامة وما يوصف من أحوالها، فليست تخلو معرفتها من أحد هذه الطرق التي تقدم ذكرها. فإن أردت أن تعرفها بطريق القياس والبرهان، فاعمل هذه المسألة وابحث كما يعمل أصحاب (كتاب) المجسطي عند طلبهم معرفة عظم جرم الشمس. وذلك أنهم قالوا: لا يخلو جرم الشمس من أن يكون مساوياً لجسم الأرض، أو أعظم أو أصغر منها في المقدار، إذ ليس في القسمة العقلية غير هذه. ثم بحثوا عن واحد واحد من هذه الأقسام الثلاثة حتى عرفوا

حقيقةها، كما هو مذكور في كتبهم بشرح طويل. فاعمل أنت يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، في هذه المسألة مثل ما عمل هؤلاء في مسألتهم، وهو أن تقول: لا يخلو أمربعث ومعنى القيامة، أن تبعث الأجساد دون النفوس، أو النفوس دون الأجساد، أو الجميع، إذ كان ليس في القسمة غير هذه الوجوه الثلاثة. ثم ابحث وتصفح عن حقيقة واحد واحد من هذه الوجوه الثلاثة، كما نبين في هذا الفصل.

اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه<sup>(١)</sup>، أن من يرى ويعتقد بأن الإنسان ليس هو شيء سوى هذه الجملة المحسوسة: أعني الجسد المؤلف من اللحم والدم والعظم والعروق وما شاكلاه، التي هي أجسام طويلة عريضة عميقه، وما يحلها من الأعراض الجسمانية والنوازع الجاذبة لها إلى الأسباب الضرورية من الجوع والعطش... (إلخ)، فهو لا يتحقق أمربعث ولا يتصور حقيقة القيامة إلا إعادة هذه الأجساد برمتها، وتلك الأجرام والأعراض بعينها على هذه الحال التي هي عليها الآن، ثم يحشرون ويحاسبون...

وأما من كان فوق هذه الطوائف في العلوم والمعارف، فهو يرى ويعتقد بأن مع هذه الأجساد جواهر أخرى أشرف منها وأفضل، وليس بأجسام، تسمى أرواحاً أو نفوساً. فهو لا يتصور أمربعث ولا يتحقق أمرالقيامة إلا برد تلك النفوس والأرواح إلى تلك الأجساد بعينها، أو أجساد أخرى تقوم مقامها، ثم يحشرون ويحاسبون وبجازون بما عملوا من خير أو شر. وهذا الرأي أجود وأقرب إلى الحق، وفي اعتقادهم له صلاح لهم ولغيرهم. و(لكن) اعلم يا أخي أن هذا الرأي والاعتقادجيد للنساء والصبيان والجهال والعوام، ومن لا ينظر في حقائق العلوم ولا يعرفها. وذلك أنهم إذا اعتقدوا هذا الرأي وتحققوا هذا الاعتقاد، يكون ذلك حثاً لهم على عمل الخير وترك الشرور واجتناب المعاصي و فعل الطاعات... (إلخ). ويكون ذلك صلاحاً لهم ولمن يعاملهم...

١- في هذا الموضع من طبعة صادر بضرر النص لأسباب طباعية، وتدخل السطور والمقطوع التي عملت على إعادة جمعها وترتيبها على ما هو مبين في الفقرات التالية، التي تشكل خلاصتهم في البعث

واما من كان فوق هذه الطائفة في العلم والمعارف والدرایة، فهو يرى ويعتقد بأن الفرض من كون هذه النفوس والأرواح مع هذه الأجساد في الدنيا مدةً ما، هو من أجل أن تستقيم ذواتها وتكمل صورها، وتخرج من حد القوة والكمون إلى الفعل والظهور، ولتستكمل أيضاً فضائلها من عرفانها أمر المحسوسات وتخيلها رسوم العقولات، وتخرج بالآداب والرياضيات والنظر في العلوم الطبيعية والإلهيات، وبالاعتبار والتجارب والتدبر والسياسات، ولن يكون ذلك سبباً لانتباه النفوس من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، وتحيا بروح المعارف، وينفتح لها عين البصيرة، لتنظر إلى عالمها الروحاني وتشاهد دارها الحيواني، ويتبين لها أنها في عالم الغربة وموضع المحنّة والبلوى، غريرة في بحر الهيولى مبتلاة في أسر الطبيعة، مشتعلة فيها نيران الهاوية الموقدة المطلعة على الأفئدة. ومن كان يرى ويعتقد أمر الحياة في الدنيا على هذه الحال ويرى ويعتقد بأنه محبوس في هذه الدنيا إلى وقت معلوم، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الدنيا سجن المؤمن وجنّة الكافر. فهو لا يتصور أمر البعث ولا يتحقق أمر القيامة إلا مفارقة النفس الجسد بعد استقلالها بذاتها وتفردها بجوهرها ومشاهدتها عالمها، ولا يسأل ربه إلا اللحوّق بأبناء جنسها من الماضين من عباد الله الصالحين». (٣٨: ٢٠٢-٢٠٥).

### في رمزية الجنة والنار:

لقد قال لنا الإخوان في أكثر من موضع في رسائلهم إن النفوس التي حققت الارتقاء في المرتبة الإنسانية تصل إلى الرتبة الملائكية في سلم الارتقاء العالم، وتتضمن إلى أبناء جنسها سائحة في عالم الأفلاك متحركة من قيود الجسد والعالم المادي عالم الكون والفساد ما دامت السماء والأرض؛ فإذا قامت القيامة الكبرى في نهاية الزمن عادت للاتحاد بالنفس الكلية التي تتخلّى عن الجسم الكلي لتلحق بالعقل الكلي. أما النفوس الشريرة التي قصرت عن الارتقاء، فتحتاج إلى شياطين تبقى سائحة في قعر عالم المادة لا تقدر على الصعود بسبب ثقل خطايها وأعمالها السيئة. وفي الحقيقة فإن هذه هي نظرة الإخوان للجنة والنار التي عبر عنها الناموس

بصور مادية قريبة من أفهام عامة الناس. فعالـم الكون والفساد هو جهنـم، وعالـم الأفلاك هو الجنة، وما من جحيم مادي تحرق فيه أجسـاد الـكفار، أو جـنة مـادية تتـنـعـم فيها أجـسـاد الـأـبـرـار بـكـلـ ما لـدـ وـطـابـ من طـعـامـ وـشـرابـ وـمـلـبـسـ وـمـسـكـنـ وـنـكـاحـ:

«اعلم أن الكفر في لغة العرب (هو) الغطاء، وهو شيء يعرض للنفس من جهة الجسد. وذلك أنه إذا استقرت النفس في الجهالة تغطى عليها أمر ذاتها، وذهب إليها معرفة جوهرها، وتتسى مبدأها ولا تذكر من أمر معادها، حتى تبلغ من جهالتها لا تعلم بأن لها وجوداً خلواً من الجسد... فمن لا يعرف جوهر النفس فهو لا يعرف شيئاً من الأمور الروحانية ولا يتصورها، وإذا سمع ذكرها لشدة استغرافه في بحر الهيولى وظلمات الجهالات. فهؤلاء إذا سمعوا بذكر جهنـم لا يتـصـورـنـها إلا أمـراًـ صـنـاعـياًـ، وـهـمـ يـظـنـونـ أنـ جـهـنـمـ هيـ خـندـقـ مـحـضـورـ كـبـيرـ وـاسـعـ مـمـلـوـءـ منـ نـيـرانـ تـشـتعلـ وـتـلـهـبـ، وـأـنـ اللهـ تـعـالـىـ يـأـمـرـ المـلـائـكـةـ قـصـداـ مـنـهـ وـغـيـطاـ علىـ الـكـفـارـ أـنـ يـأـخـذـوـهـمـ وـيـرـمـواـ بـهـمـ فيـ ذـلـكـ الخـندـقـ. ثمـ إـنـهـ كـلـمـاـ أـحـرـقتـ أـجـسـادـهـمـ وـصـارـتـ فـحـماـ وـرـمـادـاـ أـعـادـ فـيـهاـ الرـطـوبـةـ وـالـدـمـ حـتـىـ يـشـتـعـلـ مـنـ الرـأـسـ ثـانـيـاـ كـمـاـ اـشـتـعـلـ أـوـلـ مـرـةـ، وـهـكـذاـ يـكـوـنـ دـأـبـهـمـ أـبـداـ. وـيـحـتـجـونـ بـقـوـلـهـ تـعـالـىـ: (...كـلـمـاـ نـضـرـجـتـ جـلـودـهـمـ بـدـئـنـاهـمـ جـلـودـاـ غـيـرـهـاـ لـيـدـوـقـوـاـ الـعـذـابـ...)<sup>(١)</sup> وـلـاـ يـدـرـونـ معـنىـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ وـلـاـ تـأـوـيلـ كـتـابـهـ. إـنـهـ إـذـ سـمـعـواـ أـنـ اللهـ غـفـورـ رـحـيمـ حـنـانـ مـنـانـ رـؤـوفـ وـدـودـ، وـمـاـ شـاكـلـ ذـلـكـ مـنـ أـسـمـائـهـ الـحـسـنـيـ، وـتـفـكـرـواـ فـيـهاـ، أـنـكـرـتـ عـلـيـهـمـ عـقـولـهـمـ مـاـ اـعـقـدـواـ فـيـهـ مـاـ الحـقـدـ وـقـلـةـ الرـحـمـةـ لـخـلـقـهـ، فـعـنـدـ ذـلـكـ يـتـحـيـرـونـ وـيـتـشـكـّـونـ فـيـمـاـ أـخـبـرـتـ بـهـ الـأـنـبـيـاءـ، عـلـيـهـمـ السـلـامـ، إـذـ لـاـ يـعـرـفـونـ شـيـئـاـ عـنـ صـفـةـ جـهـنـمـ وـعـذـابـ أـهـلـهـاـ، وـلـاـ يـعـرـفـونـ تـأـوـيلـ كـتـبـهـمـ وـلـاـ مـعـانـيـ إـشـارـاتـهـمـ وـرمـوزـهـمـ وـدـقـائـقـ أـسـرـارـهـمـ.

فـهـكـذاـ إـذـ سـمـعـواـ ذـكـرـ الجـنـةـ وـنـعـيمـهـاـ وـسـرـرـورـ أـهـلـهـاـ وـلـذـاتـهـمـ، فـلـاـ يـتـصـورـنـهاـ إـلـاـ أـمـرـاـ جـسـمـانـيـةـ، شـبـهـ بـسـاتـينـ فـيـهاـ أـشـجـارـ وـعـلـيـهاـ ثـمـارـ، وـقـصـورـ بـيـنـهاـ

١- سورة النساء: الآية .٥٦

أنهار، وفي تلك القصور حور وغلمان وولدان مردان على أمثال أبناء الدنيا ونعميم أهلها. وإذا سمعوا بأن أهل الجنة في جوار الرحمن حيث قال: (فِي مَقْعَدٍ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِرٍ)<sup>(١)</sup>. وأنهم يزورون رب العالمين فيرونه وينظرون إليه، كما قال تعالى: (وَجْهُهُ يَوْمَئِذٍ تَّأْضِرُهُ إِلَى رَبِّهَا نَاطِرَةٌ)<sup>(٢)</sup> وأن الملائكة يزورونهم بالهدايا والتحف، كما قال تعالى: (...وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مَّنْ كُلُّ بَابٍ)<sup>(٣)</sup>، وما شاكل هذا من وصف أهل الجنة من شرب الشراب أو مباشرة مع الأبطال، وأنهم أحيا لا يموتون، وشبان لا يهرمون، وأصحاء لا يمرضون... وما شاكل هذه من الصفات... فإذا فكروا فيها تحيروا أيضاً فيما يعتقدون من أمر أهل الجنة ونعمتها وحالات أهلها، فيُشكُّون أيضًا في الجنة وما خبرت به الأنبياء، عليهم السلام، من وصف الجنان ونعميم أهلها وحالاتهم، وما يقصّر الوصف عنها. فإذا ذهب عليهم معرفتها وتقطّع عليهم علمها، أنكروها بقلوبهم... فهذا هو حقيقة الكفر والضلال والجهالة وعمى البصر، لأن هؤلاء لا يؤمنون إلا بظواهر الآيات والأخبار... .

ثم اعلم وتيقن ولا تشک في أن جهنم هي عالم الكون والفساد الذي هو دون ذلك القمر، وأن الجنة هي عالم الأرواح وسعة السماوات، وأن أهل جهنم هي النفوس المتعلقة بأجساد الحيوانات (= الأحياء) التي تتالها الآلام والأوجاع دون سائر الموجودات التي في العالم، وأن أهل الجنة هي النفوس الملكية التي في عالم الأفلак وسعة السماوات في روح وريحان، البريئة من الأوجاع والآلام. والدليل على ذلك قوله تعالى: (انطَّلِقُوا إِلَى ظِلٍّ ذِي ثَلَاثٍ شُعْبٍ)<sup>(٤)</sup> إشارة إلى النفوس المتحدة بالأجسام ذات الطول والعرض والعمق التي دون ذلك القمر... .

ولإنما قيل إن جهنم هي سبع طبقات، لأن الأجسام التي دون ذلك القمر سبعة أنواع: أربعة منها هي الأمهات المستحبيلات التي هي الأركان الأربع، وهي النار

١- سورة القمر: الآية ٥٥.

٢- سورة القيامة: الآيات ٢٢-٢٣.

٣- سورة الرعد: الآية ٢٣.

٤- سورة المرسلات: الآية ٣٠.

والهواء والماء والارض، وثلاثة هي المولدات الكائنة الفاسدات التي هي المعادن والنبات والحيوان.

ثم اعلم أن تلك النفوس لما أخرجت من الجنة عالم الأفلak، أهبطت إلى الأرض عالم الكون والفساد الذي دون فلك القمر، وهي ساكنة في عمق هذه الأجساد، وغرفة في بحر الهيولي القابل للكون والفساد، وغائصة في هيكل هذه المولدات منقطعة فيها، كما قال تعالى: (وَقَطْعُتُاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَمْمًا مَّنْهُمْ الصَّالِحُونَ وَمَنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ...)<sup>(١)</sup> ... وإنما قال لها سبعة أبواب لكل باب منها جزء مقسوم، لأن كل ما يجري في عالم الكون والفساد فبدلائل هذه (الكواكب) السبعة السيارة. وإنما قال: عليها تسعه عشر، لأن دلائلها لا تظهر في عالم الكون والفساد إلا بمسيرها في هذه البروج الاثني عشر، فجملتها تكون تسعه عشر، وهي التي بها يكون تقلب أحوال الدنيا وما تقتضيه موجبات أحكامها في مواليد هذه الأجساد، وما يدل عليها مما يصيبهم من الآلام والأوجاع والأسقام والأمراض والأحزان... وما شاكل هذه المصائب التي لا يحس عددها». (٢٠:٦١-٦٥).

«واعلم... بأن ليس غرض الأنبياء، عليهم السلام، فيما وصفوا من مجلس الجنان ولذات أهلها هو الإقرار باللسان حسب بلا اعتقاد، ولا الاعتقاد حسب بلا تحقيق يظهر لهم، بل الغرض هو التصور لها بحقائقها كيما تقع الرغبة فيها والطلب لها، لأن الإنسان لا يطلب ما لا يرغب فيه، ولا يرغب فيما لا يتحققه، ولا يتحقق فيما لا يتصوره، ولا يتصور الشيء الخفي الغائب إلا بالوصف البليغ بالمحاسن. فمن أجل هذا أكثر في القرآن من وصف محسن الجنان وسرور أهلها ولذات نعيمها، فتارة وصفها أوصافاً جسمانية على قدر طاقة القوم، مثل قوله تعالى: (عَلَى سُرُرٍ مَّوْضُوئَةٍ مُّتَكَبِّئَنَ عَلَيْهَا مُّتَقَابِلَيْنَ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلَدَانٌ مُّخْلِدُونَ بِأَكْوَابٍ وَأَبَارِيقٍ...)<sup>(٢)</sup>. ذكر هذا وبين على قدر قبول أفهمهم، لا بمعنى أن هذه الأشياء ستوجد في الجنة على حالات جسمانية، بل ستوجد أشياء روحانية: ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر...»

١- سورة الأعراف الآية: ١٦٨.

٢- سورة الواقعة: الآيات ١٥-١٨.

وتارة وصفها بأوصاف هي بين الروحانية والجسمانية، مثل قوله تعالى: (مَئِلُ  
الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُقْتُونَ فِيهَا أَنَهَارٌ مِّنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنَهَارٌ مِّنْ لَبَنٍ لَّمْ يَنْغِيْرْ طَعْمُهُ  
وَأَنَهَارٌ مِّنْ حَمْرٍ لَّدْدَهُ لِلشَّارِبِينَ وَأَنَهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَفَّى وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ  
النَّمَرَاتِ...)<sup>(١)</sup>

أما ترى يا أخي أنه قال: مَئِلُ الجنَّةِ، على سبيل التشبيه والتمثيل ليقرب من الفهم تصوُّرُها، لأنَّه يقصُّ الوصف عنها بحقائقها. وإنما خاطب كل طائفة من الناس بحسب عقولهم ومراتبهم في المعرفة والفهم، لأن دعوة الأنبياء، عليهم السلام، عموماً للخاص والعام جميعاً ومن بينهما من طبقات الناس. وقد صرَّح المسيح عليه السلام، في وصف الجنان ونعمَّ أهلها بأوصاف غير جسمانية، فقال للحواريين في وصية لهم: إذا فعلتم ما فعلتُ وما قلتُ لكم، تكونون معي غداً في ملائكة السماء عند أبي وأبيكم، وترون ملائكته حول عرشه يسبحون بحمده ويقدسونه، وأنتم هناك متذدون بجميع اللذات بلا أكل ولا شرب. وإنما صرَّح المسيح، عليه السلام، ولم يرمِز، لأن خطابه كان مع قوم قد هذبت نفوسهم التوراة وكتب الأنبياء، عليهم السلام، وكتب الحكماء أيضاً، وكانوا غير محتاجين إلى الإشارات والتبيهات، بل كانوا متهيئين لصورها مستعدين لقبولها.

فاما سيد الأنبياء وخاتم المرسلين صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فقد اتفق مبعثه في قوم أميين من أهل البوادي، غير مرتاضين بالعلوم ولا مقررين بالبعث والنشر... فجعل أكثر صفة الجنان في كتابه جسمانية، ليقرِّيها من فهم القوم ويسهل عليهم تصوُّرها، وترغب نفوسهم بها. ونحن قد جعلنا بحثنا عن أسرار الكتب الإلهية، وبيننا في أكثر رسائلنا معنى أسرار التزييلات النبوية، وكشفنا عن أكثر الرموزات والإشارات وعن الموضوعات الناموسية. وذلك لأن خطابنا لا يكون إلا مع أقوام علماء فضلاء، مارسوا إخوان الصفاء ورسخوا في العلم، وارتاضوا بالرياضيات الحكيمية المقرونة بأسرار الكتب الإلهية وإشارات الأنبياء عليهم السلام». (٢٠: ٧٦-٧٨).

١- سورة محمد: الآية ١٥.

من هنا فإن الاعتقاد بمادية عذاب جهنم ونعيم الجنة هو من الآراء والاعتقادات الفاسدة التي ينبغي على العاقل أن يتخلى عنها في سعيه نحو الارتقاء: «ومن الآراء الفاسدة رأي من يرى ويعتقد أن الله الرحيم الرؤوف الحنان يعذب الكفار والعصاة في خندق في النار غيطاً عليهم وحناها، وكلما احترقت أجسادهم وصارت فحماً ورماداً، عادت فيها الرطوبة والدم لتجرق مرة ثانية.

واعلم يا أخي أن هذا الرأي يسيء ظن صاحبه بربه، ويعتقد فيه قلة الرحمة وشدة القساوة، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

ومن الآراء الفاسدة أيضاً أنه يرى بأن أهل الجنة أجسادهم لحمية، وأجسامهم طبيعية مثل أجساد أبناء الدنيا، قابلة للتغير والاستحالات، متعرضة للآفات. فإذا تأمل ما وصف الله تعالى في صفات أهل الجنة: (لَا يَمْسُهُمْ فِيهَا نَصْبٌ...)<sup>(١)</sup> (لَا يَدْعُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَى...)<sup>(٢)</sup> وأنهم خالدون، وما شاكل هذه الأوصاف المذكورة في القرآن، التي لا تليق بالأجساد اللحمية والأجسام الطبيعية، (تحيئ فكره واضطربت شكوكه)<sup>(٣)</sup>.

واعلم أنه لا يليق بالعقلاء أن يعتقدوها<sup>(٤)</sup>، فضلاً عن عقول الحكماء، بل النساء والجهال والصبيان جيد لهم، فإن هذا الرأي يليق بأفهامهم ويصلح لهم، ويقرب من عقولهم ما وعدوا به ويعودون من نعيم الجنان، رهبتهم من عذاب النيران، ويزيدهم خوفاً من سوء أفعالهم فيتركونها، ويقوى رجاؤهم لشواب أعمالهم. وعليكم بدین العجائز (إنه) لائق في هذا المقام لا في مقام آخر.

وأما من رزقه الله قليلاً من التمييز والعقل والفهم، ونظر في علوم الحكم، فإن هذا الرأي لا يصلح له ولا يليق به، لأنه إذا عرضه على عقله أنكره عليه، فيقع عند ذلك في شك وحيرة وسوء ظن وتخيلات فاسدة.

١- سورة الحجر : الآية .٤٨

٢- سورة الزخرف : الآية .٥٦

٣- الجملة التي بين قوسين إضافة مني لكي يستقيم معنى المقطع كما فهمته.

٤- الهاء هنا عائنة إلى الآراء والاعتقادات الفاسدة بخصوص أهل الجنة مما ورد في المقطع السابق.

ثم أعلم أن أسوأ الناس مذهباً، وأشنعهم رأياً، من يعتقد أمراً ويكون عقله منكراً عليه، ونفسه مرتبة، وظنه سيئاً بريه، كما قال: (وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَلَّتْمُ بِرَيْكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنْ الْخَاسِرِينَ) <sup>(١)</sup>. (٤٢ : ٣ ، ٥٢٧ - ٥٢٨).

في هذا الإطار، يفسر الإخوان وعبد الله تعالى للمسيحيين تفسيراً خاصاً:

«اعلم أن مسألة الوعيد هي أيضاً إحدى أمهات مسائل الخلاف بين العلماء. وذلك أن منهم من يرى ويعتقد أنه واجب في حكم الله وعدله أن يفي بوعيده كما وفى بوعده، لأنه إن لم يفعل كان كاذباً، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. ومنهم من يرى ويعتقد أنه لا يكون كاذباً لأن الكذب هو الخبر بأنه قد فعل ولم يكن فعل، أو يقول: ما فعلت وقد كان فعل. فأما إذا قال: سأفعل، ثم لم يفعل فيكون مخالفًا (لا كاذباً); والمخالف في الوعيد يكون مذموماً غير وفي. فأما في الوعيد فربما كان الخلاف عفواً وصفحاً ورحمة وتحنناً وإشفاقاً وكرمًا وسماحة وإنعاماً. وكذلك هذه الخصال مدحودة محمودة، تليق بفضل الله ورحمته وكرمه وإحسانه. ومنه قول بعض العرب:

وإني إذا أ وعدتـه أو وعـدته لخـلف إيمـادي وـمنجز موـعدي  
فـإن إـخلاف الـوعـيد مـكرمة اـفتـخر بهاـ. وـذلك أن وـعيـد الله لـعيـده مـماـشـل  
لوـعيـد الأـب الشـفـيق الطـيـب العـالـم للـولـد الجـاهـل العـلـيل، يـقول (له): لا تـأكل  
ولا تـشرـب كـيت وـكـيت، وـافـعل كـيت وـكـيت، فإـنك إن لم تـقـول ولـم تـقـبل  
نصـيـحتـي، ضـرـيـتك وـحـبـستـك وـعـاقـبـتك. فإـنـ لم يـفـعـل الـولـد، ولـم يـقـبـل نـصـيـحةـ والـدـهـ  
ولـم يـأـمـرـ لهـ، ولـم يـنـتـهـ عـماـ نـاهـ عـنـهـ، وـأـكـلـ وـشـرـبـ ماـ نـاهـ عـنـهـ، وـتـرـكـ ماـ كـانـ  
مـأـمـرـاـ بـهـ، بـقـيـ عـلـيـلاـ سـقـيـماـ، وـفـاتـهـ الصـحـةـ وـالـأـنـعـمـ وـالـأـصـلـحـ، وـبـقـيـ مـتـائـاـ وـجـيـعاـ،  
فـإـنـ الأـبـ الشـفـيقـ يـشـفـقـ عـلـيـهـ أـنـ يـفـيـ بـوـعيـدـهـ فـيـضـرـيـهـ وـيـزـيدـهـ أـلـماـ وـعـذـابـاـ. فـهـكـذاـ  
حـكـمـ عـذـابـ اللهـ وـوـعيـدـ لـعـبـادـهـ، وـهـذـاـ أـلـيـقـ بـهـ وـبـرـحـمـتـهـ وـجـودـهـ وـكـرـمـهـ وـإـحسـانـهـ.  
وـأـمـاـ وـقـتـ وـفـاءـ الـوعـيدـ لـثـوابـ الـمـحـسـنـينـ مـتـىـ يـكـونـ وـكـيفـ يـكـونـ؟ـ فـإـنـ هـذـهـ  
الـمـسـائـلـ هـيـ مـنـ غـوـامـضـ الـعـلـومـ وـدـقـائـقـ الـأـسـرـارـ، وـقـدـ أـكـثـرـ الـعـلـمـاءـ فـيـهـاـ القـالـ

١- سورة فصلت: الآية .٢٣

والقيل، وتحيرت فيها عقول كثير من الناس أولى الألباب. فمنهم من يرى ويعتقد أنها في الدنيا قبل الممات، ومنهم من يرى أنها تكون في الآخرة بعد الممات. وأما كثير من الناس فينكرون أمر الآخرة فلا يعرفونها ولا يقررون بها. وأما المقربون بها فمختلفون أيضاً فيها وفي ماهيتها وكيفيتها وأبنيتها على مذاهب شتى: فمنهم من يرى ويعتقد أن الآخرة ودار الجزاء إنما تكون بعد خراب السماء وفناء الخلق أجمعين، ثم إن الله يعيدهم مرة ثانية خلقاً جديداً، فيشيّبهم ويجازيهم ما كانوا يعملون في الدنيا من خير أو شر، أو عُرف أو نُكِر. وهذا جيد للعامة ولمن لا يعرف من الأمور شيئاً، ويرضى الدين تقليداً وإيماناً، وأما الخاص ومن نظر قد في بعض العلوم الرياضية والطبيعية، فإن هذا الرأي لا يصلح لهم. وذلك أن كثيراً من العقلاة الحكماء ينكرون خراب السماوات، ويأبون ذلك إباءً شديداً، والجيد لهم إذن أن يعتقدوا أمر الآخرة أن لها وجوداً متاخراً عن الكون في الدنيا، كما كان في الدنيا موجوداً متاخراً عن الكون في الرحم». (٤٢ : ٢٠٤-٥٠٢).

«فالدنيا» هي مدة بقاء النفس مع الجسد إلى وقت افتراقها الذي يُسمى الموت. والموت: هو ترك النفس استعمال البدن، ويقال أيضاً الموت: هو بقاء النفس بعد مفارقة الجسد. والآخرة: هي نشوء ثان بعد الموت، وخلودها في عالمها، والجنة: هي عالم الأرواح. وجهنم: هي عالم الأجسام. والجنة أيضاً هي المرتبة العليا وجهنم هي المرتبة السفلی؛ فجنة النفس النباتية (هي) صورة الحيوانية، وجنة النفس الحيوانية صورة الإنسانية، وجنة النفس الإنسانية صورة الملائكة. والبعث: هو انتبهان النفوس من نوم الغفلة ورقدة الجهالة... والقيامة: قيام النفس من قبرها وهو الجسد... والحشر: هو جمع النفوس الجزئية نحو النفس الكلية واتحاد بعضها ببعض». (٤١ : ٣٩٧-٣٩٨).

فالآخرة والحالة هذه، وما يرافقها مع ثواب وعقاب، ليس شأننا مؤجلاً إلى يوم القيمة الكبرى عندما تسحب النفس الكلية من الطبيعة، بل هي شأن قائم هنا والآن، والنفوس التي فارقت أجسادها بالموت الذي هو القيمة الصفرى، هي الآن إما معدنة في عالم الكون والفساد لا تستطيع صعوداً إلى الأعلى، أو منعمة في فسحة الأفلان:

«معنى القيامة مشتق من القيام، فإذا فارقت النفس قامت قيامتها. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم على الله: «من مات فقد قامت قيامته». وإنما أرد قيام النفس لا الجسد، لأن الجسد لا يقوم عند الموت، بل يقع وفوعاً لا يقوم بعده، إلى أن ترد النفس إليه ثانية. فانتبه يا أخي من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، وتزود للرحلة، واستعد للقيامة قبل أن تقوم قيامتك بأن يؤخذ منك هذا الهيكل المبني، مملوءاً من آثار الحكمة، قهراً وأنت كاره، فتبقى نفسك بلا سمع ولا بصر ولا شم ولا ذوق ولا لمس، فارغة خاوية تهوي في هاوية البرزخ إلى يوم القيامة (الكبير) إلى يوم يبعثون. فبادر وشمر واجتهد بأن تكتسب بتوسيط هذا الهيكل الجسماني هيكلًا روحانياً، وبتوسيط هذه الحواس الجسدانية حواس عقلية، ليكون بعد حين، فترجع نفسك من عالم الأجسام إلى عالم الأرواح بريح لا بخسران». (١٦: ٢، ٥٠-٤٩).

«واعلم يا أخي بأن الجنة إنما هي عالم الأرواح، وكله صورة روحانية لا هيولى جرمانية، بل حياة محضة وراحة ولذة وسرور وغبطة، لا يعرض لها الكون والفساد ولا التغيير والبلى، لأنها دار الحيوان لو كانوا يعلمون. فإذا كانت الدار هي الحيوان، فما ظنك يا أخي بأهل الدار كيف حالهم، فإنه يقصر الوصف عنهم بالاختصار، كما ذكر الله تعالى في كتابه على لسان نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، فقال: (...فِيهَا مَا شَتَّهِيَ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْيُنُ وَأَنْثُمْ فِيهَا خَالِدُونَ)»<sup>(١)</sup>.

واعلم يا أخي أن النار وجهنم هي عالم الأجسام التي تحت فلك القمر، الذي هو دائم في الكون والفساد والتغيير والاستحاله والبلى، وأن أهلها: (...كُلُّمَا نَضَجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَئْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوْفُوا الْعَذَابَ...)<sup>(٢)</sup> (٦٠: ٢، ١٧). وأيضاً:

«اعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن العاقل الفهم إذا نظر في علم النجوم، وفكّر في سعة هذه الأفلاك وسرعة دورانها، ويعظم هذه الكواكب وعجب حركاتها، وأقسام هذه البروج وغرائب

١- سورة الزخرف: الآية ٥٦.

٢- سورة النساء: الآية ٥٦.

أوصافها، تشوقت نفسه إلى الصعود إلى الفلك والنظر إلى ما هناك معاينة. ولكن لا يمكن الصعود إلى ما هناك بهذا الجسد الثقيل الكثيف، بل النفس إذا فارقت هذه الجثة ولم يعدها شيء من سوء أفعالها، أو فساد آرائها وتراتكم جهالاتها أو رداءة أخلاقها، فهي هناك في أقل من طرفة عين بلا زمان، لأن كونها هي همتها ومحبوبها كما تكون نفس العاشق حيث معشوقه. فإذا كان عشقها هو الكون مع هذا الجسد، ومعشوقها هذه اللذات المحسوسة المحرقة الجermanية، وشهواتها هذه الزينة الجسمانية، فهي لا تبرح من هاهنا ولا تستيقظ الصعود إلى عالم الأفلاك ولا تُفتح لها أبواب السماوات ولا تدخل الجنة مع زمر الملائكة، بل تبقى تحت فلك القمر سائحة في قعر هذه الأجسام المستحيلة المتضادة، تارة من الكون إلى الفساد، وتارة من الفساد إلى الكون: (...كُلُّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَأْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوْقُوا الْعَذَابَ...)<sup>(١) (٢)</sup> (١٢٧، ٢).

وأيضاً:

«اعلم أن الإنسان العاقل إذا سمع أوامر الناموس ونواهيه ووعيده وزواجه، ثم لم يأمر بحدوده ولم ينقد لأحكامه، أو سمع العلوم الحكمية فلم يقم بواجبها... بل جعل أكثر عنایته في إصلاح شأن هذا الجسد... وأفني عمره كله ساهياً ولاهياً إلى الممات؛ ثم جاءته سكرة الموت بالحق التي هي مفارقة النفس الجسد على كره منها وإجبار منها... بقيت عند ذلك نفسه بلا جسد وقد سُلبت آلات الحواس التي كانت تتال بها اللذات الجسمانية وقد اعتادتها بطول الدرية فيها. فانطبع في همتها النزول إليها، (ولكن) لا وصول لها إلا بهذا الجسد وأعضائه، وقد منعت ذلك لكون مثالها عند ذلك كمثل من سُلت عيناه، وصُمت أذناء، وشلت يداه، وقطعت رجلاه، وخرس لسانه، وشد منخراء، وعمى قلبه... وما بقي معه إلا الروح في الجسد معدباً، فلا هو حي يلذ بالعيش، ولا ميت يستريح من العذاب، كما قال تعالى:

١- سورة النساء: الآية ٥٦.

٢- إن استشهاد الإخوان بهذه الآية في وصف عذاب الآخرة، مراراً وتكراراً، دون أي تأويل يقدمونه بشأنها، هو أحد إشكالات الرسائل التي لم أوفق لحلها.

(...) لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيُ<sup>(١)</sup>، فتبقى تلك النقوس عند ذلك تائهة بهمومها في طلب ما قد فاتها بما اعتادته من لذات هذه المحسوسات، وقد مُنعت الوصول إليها والعود... فعند ذلك وتبقى بحسرتها وندامتها متألمة بذاتها، معدنة من سوء عاداتها، عمباء في جهالاتها، دون فلك القمر، سائحة في قعر الأجسام المدلهمة، غريرة في بحر الهبولي، هائمة هاوية في عالم الكون والفساد مع أبناء جنسها من الأمم الخالية إخوان الشياطين وجندو إبليس أجمعين، كما ذكر الله تعالى: (...كَلَّا  
دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَعْنَتْ أَخْنَثَاهَا...)<sup>(٢)</sup> (٨٠-٧٩، ٣٠).

«...فَأَمَّا النُّفُوسُ الصَّافِيَةُ الْغَيْرُ مَتَجَسِّدَةٌ فَهِيَ غَيْرُ مَحْتَاجَةٍ إِلَى الْكَلَامِ وَالْأَقَاوِيلِ فِي إِفْهَامِ بَعْضِهَا بَعْضًا مِنَ الْعِلُومِ وَالْمَعْانِي الَّتِي فِي الْأَفْكَارِ، وَهِيَ النُّفُوسُ الْفَلَكِيَّةُ، لَأَنَّهَا قَدْ صَفَتْ مِنْ دَرَنِ الشَّهَوَاتِ الْجَسْمَانِيَّةِ، وَنَجَّتْ مِنْ بَحْرِ الْهَبُولِيِّ وَأَسْرِ الطَّبِيعَةِ، وَاسْتَغْفَتْ عَنِ الْكَوْنِ مَعَ الْأَجْسَادِ الْمُظْلَمَةِ الَّتِي هِي أَسْفَلُ السَّافِلِينَ وَعَالَمُ الْكَوْنِ وَالْفَسَادِ، وَارْتَفَعَتْ إِلَى أَعْلَى أَفْقِ الْعَالَمِ الْعُلُوِّيِّ، وَسَرَّتْ فِي الْجَوَاهِرِ الْنَّيْرَةِ وَالشَّفَافَةِ الَّتِي هِي الْكَوَاكِبُ وَالْأَفْلَاكُ، وَذَلِكَ كَمَا تَوْجِبُ الْحُكْمَةُ الْإِلَهِيَّةُ وَالْعِنَابِيَّةُ الْرِّبَانِيَّةُ، إِذَا لَمْ تُقْرِنْ بِالْأَجْسَادِ السَّاتِرَةِ وَلَمْ تَحْتَاجْ إِلَى كَتْمَانِ أَسْرَارِهَا، وَلَا إِلَى إِخْفَاءِ مَا فِي ضَمَائِرِهَا، إِذَا كَانَتْ صَافِيَةً مِنَ الْخَبِثِ وَالْدَّغْلِ، وَبِرِيشَةِ مِنَ الإِضْمَارِ لِلشَّرِّ، فَقُرِنَتْ بِالْجَوَاهِرِ الْنَّيْرَةِ وَالْأَكْرَرِ الشَّفَافَةِ الَّتِي يَتَرَاءَى الْجَزْءُ مِنْهَا فِي الْكُلِّ، وَالْكُلُّ يَتَرَاءَى فِي الْجَزْءِ، كَمَا يَتَرَاءَى وُجُوهُ الْمَرَايَا الْمَجَلَّةِ بَعْضُهَا فِي بَعْضٍ، وَكَمَا يَتَرَاءَى وُجُوهُ الْجَمَاعَةِ الْمُتَقَابِلِينَ فِي عَيْنِ الْوَاحِدِ مِنْهُمْ، وَوِجْهُ الْوَاحِدِ فِي أَعْيْنِ الْجَمِيعِ، فَهُمْ غَيْرُ مَحْتَاجِينَ إِلَى الْإِخْبَارِ عَنِ الإِضْمَارِ، وَلَا السُّؤَالُ عَنْ كَتْمَانِ الْأَسْرَارِ، لَأَنَّهُمْ فِي الْإِشْرَاقِ وَالْأَنْوَارِ الَّتِي هِي مَعْدُنُ الْأَخْيَارِ وَالْأَبْرَارِ». (١٠، ٤٠٢-٤٠٣).

وعلى الرغم من أن الإخوان لم يوردو الكثير من التفاصيل الجزئية عن حال الأرواح بعد الموت، مكتفين بالعموميات، إلا أنهم أوردوا في جملة قصصهم المبعثرة التي قصدوا منها العبرة، قصة عن الرجل التائب، أنهوها بهذا المشهد الحي المؤثر:

١- سورة طه: الآية ٧٤.

٢- سورة الأعراف: الآية ٣٨.

«ثم إن ذلك الرجل التائب بقي مدة من الزمان مجتهداً في عبادة الله، على عادته، حتى قرب أجله ووقت مفارقته، فرأى في منامه كأن روحه قد خرجت من جسده، وإذا هي على صورة مثل شكل الجسد وهيئته سواء، غير أن هذا الشكل جسماني، وتلك صورة روحانية شفافة، لا ينالها لمس ولا حس، وإذا هي قد ثبتت في الهواء حيث شاءت، وكيف شاءت، بلا كلفة، ولا عناء، وهي تجد من ذاتها خفة وراحة وسروراً، وروحًا ولذة وفرحاً لا توصف بمثلها حال الأجسام. ولما نظرت إلى جسدها، فإذا هو مطروح لا حراك به، فجنت إليه لطول الصحبة وإلف العادة، فلما دنت منه وتأملته، فإذا هو كأنه قد أتى ثلاثة أيام بعد الموت، وهو منتفخ من تن الرائحة، يسيل منه الدم والقبيح والصديد، وتجري بين لحمه الديدان... فلما رأت ذلك المنظر الهائل اشمأزت منه، وتأخرت عنه، وأنفست من الدنو إليه، وجعلت تغيط حالها حين فارقته، وخرجت منه، ونجت من وسخه ودرنه ووحشة وعارة ووباله. ثم التفتت، فإذا هي أبواب السماء قد فتحت، والمعراج قد امتد من السماء إلى الأرض، والملائكة نزلت وامتلأت الآفاق من النور والضياء. وسمع منادياً ينادي: (يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً فَادْخُلِي فِي عِبَادِي وَادْخُلِي جَنَّتِي<sup>(١)</sup>) فانتبه من نومه ذلك، ثم أخبر بما رأى، وأوصى وصيته، وما مكت إلـ آياماً حتى توفي ومضى لسبيله» (٤٦ : ٤ ، ٩٨).

في القيامة الكبرى:

تدوم الجنة والنار ما دامت السماوات والأرض، على ما ورد في أكثر من آية في كتاب الله عز وجل. ولكن السماوات والأرض لا تدومان، والنفس الكلية التي فاحت قواها في الجسم الكلي زمن التكوين سوف تتسحب من هذا الجسم ويحدث بوار العالم، ويزول منه العجز والنقص، فيغدو الوجود خير كله، ويُعمق أهل النار وتبطل جهنم الدنيا، وتبعث الأنفس الجزئية الإنسانية كلها: «واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه إذا فاحت قوى النفس الكلية الفلكية في الجسم الكلي الذي هو جملة العالم الجسماني، ابتدأت من أعلى فلك

١- سورة الفجر: الآيات ٢٧-٣٠.

المحيط متوجهة نحو مركز العالم، وسرت في الأفلاك والكواكب والأركان الأربع والأوقات الزمانية أولاً فأولاً، حتى إذا بلغت إلى منتهى مركز العالم اجتمعت كلها هناك، ويكون ذلك سبباً لكون الأجسام الجزئية الكائنة الفاسدة التي دون ذلك القمر، وهي الحيوانات والنباتات والمعادن، لأنها إذا علت إلى أقصى مدى غياباتها الذي هو الفرض الأقصى بطول zaman، وعطفت عند ذلك راجعة، أعني تلك القوى، نحو المحيط، فيكون سبب بعث الأنفس الجزئية الإنسانية الكافية». (٢٩، ٣: ٢٧).

«ثم أعلم أن غرضنا من ذكر حركات العالم وحركات أجزائه الكليات والجزئيات وفنون تصارييفها، هو بيان بطلان قول من يقول بقدم العالم، وذلك لأن الحركات المختلفة تدل على اختلافها، والمحرك والمختلف الأحوال لا يكون قدّيماً، لأن القديم هو الذي يكون على حالة واحدة لا يتغير ولا يستحيل ولا يحدث له حال، وذلك ليس يوجد موجود هذا شأنه إلا الله الواحد الأحد، ولا يمكن أن يوجد شيء سوى الله تعالى هذا شأنه.

ثم أعلم أن الذين قالوا بقدم العالم ظنوا بأنه ساكن، والساكن لا تختلف أحواله، وليس الأمر كما ظنوا وتوهموا من سكون العالم، كما بينا فيما تقدم بكثرة حركات كلياته وجزئياته ما لا تکرره العقول السليمة: فمنها حركات الكواكب، ودوران الأفلاك، واستحالات الأركان، وتكون المولدات، مما لا خفاء به...»

أعلم أن كل حركة في متحرك فهي متحركة له، وهي سبب لشيء آخر، فلم يعدمت تلك الحركة بطل ذلك السبب. مثال ذلك حركة الرحى عن الدابة التي تديرها أو الماء، وهي سبب الطحن، فلم يوقف الدابة وانقطع الماء، سكتت الرحى وعدم الطحن... وهكذا متى وقفت الكواكب السبعة السيارة في البروج عن دورانها، ووقفت الأمور التي تحت (ذلك القمر) عالم الكون والفساد من الحيوان والنبات عن حركاتها وتكونيتها. يعرفحقيقة هذا من كان حاذقاً بصناعة النجوم وتتكلم عليها. والمثال في ذلك كرواحة متى وقفت عن الدوران سقطت عندما كانت قائمة منتصبة عند حركاتها. فهكذا حكم العالم، متى وقف المحيط عن الدوران

وقفت الكواكب عن المسير والحركات؛ ووقفت عند ذلك مجاري الليل والنهار والشتاء والصيف، فيبطل عن ذلك الكون والفساد، ويُبْطَل نظام العالم، وتذهب الخلائق، وتفارق النفس الكلية الجسم الكلي، وتقوم القيامة الكبرى. وذلك أن العالم هو إنسان كبير، فإذا فارقت نفس العالم الجسم الكلي فقد مات الإنسان الكبير، وقد قامت قيامته الكبرى» (٣٩: ٣٢٢-٣٢٣).

«اعلم يا أخي أن الغرض الأقصى في إدارة الأفلاك وتسخير الكواكب ومجيء الأنبياء والرسل والحكماء، ونزول الملائكة من السماء إلى الأنبياء بالوحي والأنباء، وهو أن يصير العالم خيراً كله ويزول منه العجز والنقص والشر، ويعود إلى ما بدأ منه فيصير لاحقاً به، فتتم الحكمة وتكمل الخلقة، ويرتفع عالم الكون والفساد، ويُعمق أهل النار، وتُبطل جهنم الدنيا، ويُصير العالم خيراً كله وسعادة كله، وتقوم القيامة الكبرى، ويتحقق الشر وأهله، وينقرض حزبه ويُتلاشى. وهذا هو الغرض الأقصى والمعرفة العظمى. فأحفظ ما ألقيناه إليك من هذا العلم المصون والسر المخزون الذي لا يمسه إلا المطهرون. فإذا صبح بالبرهان الصحيح أن إدارة الأفلاك، وجريان العالم على ما هو به، إنما الغرض فيه أن يكون العالم خيراً كله ونوراً كله وسعادة كله، وأن أصل الإبداع جود الباري سبحانه وفيضه؛ فإنه عند بلوغ النفس إلى درجة العقل، فيكون سكونها وبطانتُ الحركة والبلوغ إلى النهاية. وعند ذلك تكون الراحة الدائمة والطمأنينة الكاملة... كذلك النفس إذا بلغت درجة العقل سكنت عن الحركة الطبيعية واستعمال الطبيعة، وعادت إلى استعمال ذاتها الروحانية في عبادة باريها سبحانه، حتى تقوم بما يجب عليه من الشكر له، إذ أوصلها إلى درجة الكمال. وهذا يا أخي هو معرفة حقيقة الجنة، ومعرفة القيامة بالبرهان في هذا الوجه بغير رمز ولا إشارة». (جا: ٢٥-٢٦).

## ٦- إسلام إخوان الصفاء

### تشيع إخوان الصفاء:

يؤكد إخوان الصفاء أن مذهبهم يستوعب المذاهب كلها، ويجمع العلوم كلها. وهذا يعني أنهم لا ينتمون فعلاً لأي مذهب إسلامي من المذاهب المعروفة، بل يشكلون فرقة إسلامية قائمة بذاتها:

«وبالجملة ينفي إخواننا، أيديهم الله تعالى، أن لا يعادوا علماء من العلوم، أو يهجروا كتاباً من الكتب، ولا يتعصبو على مذهب من المذاهب، لأن رأينا ومذهبنا يستغرق المذاهب كلها، ويجمع العلوم جميعها. وذلك أنه هو النظر في جميع الموجودات بأسرها الحسية والعقلية، من أولها إلى آخرها، ظاهرها وباطنها، جليها وخفيها، بعين الحقيقة من حيث هي كلها من مبدأ واحد، وعلة واحدة، وعالماً واحداً، ونفس واحدة محيطة جواهرها المختلفة، وأجناسها المتباينة، وأنواعها المفتنة، وجزئياتها المتغيرة» (٤٥ : ٤ - ٤٢).

ولكن هنالك أمور تجمعهم إلى الشيعة على الرغم من عدم انتظامهم إلى إحدى فرقها. وهذا هم يخاطبونهم في الفصل المعنون «فصل في مخاطبة المتشيعين» عبارات تؤكد الصلة دون توكييد التماطل التام:

«قد جمع الله بيننا وبينك أيها الأخ البار الرحيم في أسباب شتى وحصل عده، مما يؤكد المودة بين الإخوان، ويجمع شمل الأصدقاء في جميع صلاح الدين والدنيا، أيدك الله...»

ومما يجمعنا وإياك أيها الأخ البار الرحيم محبة نبينا، عليه السلام، وأهل بيته الطاهرين، ولولاته أمير المؤمنين علي بن أبي طالب خير الوصيّين، صلوات الله عليهما أجمعين» (٤٨ : ٤ - ١٩٥).

وأيضاً:

«واعلم يا أخي آنا قد عملنا إحدى وخمسين رسالة في فنون الآداب وغرائب العلوم وطرائف الحكم: كل واحدة منها شبه المدخل والمقدمات والأنموذج، لكيما إذا نظر فيها إخواننا وسمع قرائتها أهل شيعتنا، وفهموا بعض معانيها، وعرفوا ما هم مقررون به من تفضيل أهل بيت النبي، صلى الله عليه وسلم، لأنهم خزان علم الله، ووارثو علم النبوات، وتبيّن لهم تصديق ما يعتقدون فيهم من العلم والمعرفة...». (٤٤٨، ٤: ١٨٦).

وفي كل موضع تعرض فيه الإخوان لوصف مذهبهم لم يشيروا من قريب أو بعيد لصلة هذا المذهب بالتشيع، بل يصفونه بالمذهب القديم غير المستحدث: «واعلم أن هذا الأمر الذي قد ندبنا إليه إخواننا وحثنا عليه أصدقائنا ليس هو برأي مستحدث ولا مذهب محدث، بل هو رأي قديم قد سبق إليه الحكماء وال فلاسفة والفضلاء، وهو طريق سلكه الأنبياء، عليهم السلام، ومذهب مضى عليه خلفاء الأنبياء والأئمة المهديون، وبه كان يحكم النبيون الذين أسلموا للذين هادوا، والربانيون والأحبار بما استحفظوا من كتاب الله، وهي ملة أبيينا إبراهيم وبه سماتنا المسلمين من قبل». (٤٧: ٤، ١٢٦).

ويعلن الإخوان صراحة عدم انتتمائهم إلى الشيعة الائتية عشرية، الفئة الشيعية الرئيسة في ذلك العصر، وذلك عن طريق نقدتهم لفكرة غيبة الإمام والإمام المختفي:

«ومن الشيعة من يقول إن الأئمة يسمعون النداء ويجيبون الدعاء، ولا يدرؤن حقيقة ما يقرون به وصحة ما يعتقدونه. ومنهم من يقول إن الإمام المنتظر مختلفٍ من خوف المخالفين، كلا بل هو ظاهر بين ظهرانيهم وهم له منكرون». (٤٨: ٤، ٤). (١٤٨)

وأيضاً:

«من الآراء الفاسدة والاعتقادات المؤللة لنفوس معتقديها رأي... من يرى ويعتقد أن الإمام الفاضل المنتظر الهايدي مختلف لا يظهر من خوف المخالفين. واعلم أن صاحب هذا الرأي يبقى طول عمره متظطرًا لخروج إمامه، متمنياً لجيئه مستعجلًا

لظهوره، ثم يفني عمره ويموت بحسرة وغصة، لا يرى إمامه، ولا يعرف شخصه من هو». (٤٢ : ٥٢٣).

وبشكل عام لم تأخذ مسألة الإمامة، على مرّ كرزيتها في العقيدة الشيعية، حيزاً يذكر في رسائل الإخوان، ولم يتعرضوا لها إلا لاماً. ولعل من أهم ما أوردوه فيها هذا المقطع الطويل من الرسالة ٤٢ الذي يحتوي ضمناً إنكاراً لهم لفكرة الإمامة:

«اعلم أن مسألة الإمامة هي أيضاً من إحدى أمهات مسائل الخلاف بين العلماء، قد تاه فيها الخائضون إلى حجج شتى، وأكثروا فيها القيل والقال، وبدت بين الخائضين فيها العداوة والبغضاء، وجرت بين طالبيها الحروب والقتال... وهي باقية إلى يومنا هذا لم تفصل... فنحتاج أن نذكر أولاً ما الأصل المتفق عليه بين أهلها، ثم نذكر أسباب الخلاف في فروعها فنقول:

اعلم أن الأمة كلها تقول إنه لا بد من إمام يكون خليفة لنبيها في أمته بعد وفاته، وذلك لأسباب شتى وحصل عده: أحدها هو أن يحفظ الإمام الشريعة على الأمة، ويحيي السنة في الملة... وقوم آخرون يكونون خلفاء في سائر البلدان للMuslimين باليابسة عنه في جباه الخراج وأخذ الأعشار والجزية، وتفرقها على الجنود والحاشية ليحفظ بها ثغور المسلمين... ويقهر الأعداء ويحفظ الطرقات من اللصوص والقطاع... وينصف ويعدل بين الناس فيما يتعاملون به، وما شاكل هذه الخصال التي لا بد للMuslimين من قيمها في ظاهر أمور دنياهم.

وخلصة أخرى هي أن يرجع فقهاء المسلمين وعلماؤهم عند مشكلاتهم في أمر الدين إليه، وعند مسائل الخلاف، فيحكم هو بينهم فيما هم فيه يختلفون... ويصدرون كلام عن رأيه وتدبره... فهذا هو الأصل المتفق بينهم في حاجتهم إلى الإمام. وأما من ينبغي أن يكون الإمام، ومن هو، ففهم فيه مختلفون على رأيين ومذهبين. فمنهم من يرى ويعتقد أنه لا ينبغي إلا أن يكون أفضلاً لهم كلام بعد نبيها (آي الأمة)، وأقربهم إليه نسبة، ويكون قد نص عليه، ومنهم من يرى بخلاف ذلك... ولكن نحتاج إلى أن نذكر علة اختلافاتهم من أين كان بدؤها، ومن أين أشكّل الأمر عليهم فيه.

واعلم أن الإمامة إنما هي خلافة، والخلافة نوعان: خلافة النبوة وخلافة الملك... ونحتاج إلى أن نذكر أولاً خصال النبوة قبل خصال الملك فنقول: إن أول خصال النبوة الوحي... ثم إظهار الدعوة في الأمة، ثم تدوين الكتاب المنزل بالألفاظ الوجيزة، وتبيين قراءته في الفصاحة، ثم إيضاح تفسير معانيه وبلغة تأويله، ثم وضع السنن المركبة... وإجراء السنة في الشريعة... وتفصيل الحدود والأحكام في أمور الدنيا جميعاً... وما شاكل هذه الخصال... فأما خصال الملك فأولهاأخذ البيعة على الأتباع المستجيبين... وجباية الخراج والعُشر والجزية من الملة، وتفريق الأرزاق على الجن والحاشية، وحفظ التغور... وقبول الصلح والمهادنة من الملوك والرؤساء... وما شاكل هذه الخصال... .

ثم اعلم أنه ربما تجتمع هذه الخصال في شخص واحد من البشر في وقت من الزمان، فيكون هو النبي المبعوث وهو الملك، وربما تكون في شخصين اثنين: أحدهما النبي المبعوث إلى تلك الأمة، والآخر المسلط عليهم. واعلم أنه لا قوام لأحد هم إلا بالآخر كما قال ملك الفرس أردشير في وصيته: إن الملك والدين توأمان لا قوام لأحد هم إلا بالآخر... .

ثم اعلم أن الله تعالى قد جمع لنبيه محمد، عليه الصلاة والسلام والتحية، خصال الملك والنبوة جميعاً... ولما أضاف إلى نبوته الملك، لم يضفها لرغبته (أي النبي) في الدنيا وحرصه عليها، ولكن أراد الله تعالى أن يجمع لأمته الدين والدنيا جميعاً، وكانقصد الأول هو الدين، والمملُك عارض لأسباب شتى، أحدها أنه لو كان الملك في غير أمتة لم يكن يؤمن أن يردهم عن دينهم أو يسومهم سوء العذاب من كان مسلطاً عليهم، مثلما كان يفعل فرعون ببني إسرائيل... وحصلة أخرى هي أن الناس في طباعهم وجلتهم لا يرغبون إلا في دين الملوك، ولا يرهبون إلا منهم. وبهذه الخصال وخلال أخرى يطول شرحها جمع الله الملك والنبوة لنبيه محمد عليه الصلاة والسلام والتحية والرضوان... واعلم يا أخي أن الله تعالى قد جمع لمحمد، عليه السلام، الملك والنبوة، وأيده بروح منه، حتى إنه قام بواجب حقهما لما خصه الله به من الجبلة القوية والقوة المتينة، كما قال تعالى:

(وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ) <sup>(١)</sup> وقلَّ من يَكُونُ كَذَلِكَ، لَأَنَّ النَّبُوَّةَ تَتَمَّ بَنِيهِ وَأَرْبَاعِينَ خَصْلَةً مِنْ فَضَائِلِ الْبَشَرِيَّةِ». (٤٢: ٤٩٣-٤٩٧). وأيضاً:

«... وَأَمَّا سَبَبُ اخْتِلَافِهِمْ فِي الْأَئْمَةِ الَّذِي هُمْ خَلْفَاءُ الْأَنْبِيَاءِ، عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، فِي أَمْمِهِمْ بَعْدِهِمْ، فَمَنْ أَجْلَ أَنْ صَاحِبَ النَّامُوسَ يَحْتَاجَ فِي وَضْعِهِ لِلنَّامُوسِ وَتَسْمِيهِ وَتَكْمِيلِهِ إِلَى نِيفٍ وَأَرْبَاعِينَ خَصْلَةً مِنْ الْفَضَائِلِ الْبَشَرِيَّةِ وَالْمُلْكَيَّةِ جَمِيعًا؛ فَإِذَا أَحْكَمَ صَاحِبُ النَّامُوسَ أَمْرَ الشَّرِيعَةِ وَسِنَنَ الدِّينِ وَمِنْهَا جَهَهَ، وَبَيْنَ الْمَنَاهِجِ وَأَوْضَعِ الْطَّرِيقِ، وَمَضِيَ لِسَبِيلِهِ، بَقِيتُ الْخَصَالُ وَرَاثَةً فِي أَصْحَابِهِ وَأَنْصَارِهِ الْفَضَلَاءِ مِنْ أُمَّتِهِ، وَلَكِنَّ لَا تَكَادُ تَجْتَمِعُ كَلَّا هَا أَجْمَعُ وَرَاثَةً فِي وَاحِدٍ مِنْهُمْ، وَلَا يَخْلُو أَحَدٌ مِنْ شَيْءٍ مِنْهَا». (٤٢: ٤٨٩).

في هذين المقطعين يقوض الإخوان الأسس التي تقوم عليها نظرية الإمامة. فالإمامية هي خلافة نبوة وخلافة ملك، والنبوة والملك يحتاجان إلى ما يزيد عن أربعين خصلة لن تجتمع لشخص واحد بعد رسول الله ﷺ. وإنما تفرق في الجيل الأول من أصحاب الرسول وفضلاء أمته:

«فَإِذَا اجْتَمَعَتْ تِلْكَ الْأَمْمَةُ، بَعْدَ وَفَاءِ نَبِيِّهَا، وَتَعَاوَنَتْ وَتَعَاضَدَتْ وَتَاصَرَتْ مَعَ ائْتِلَافِ الْقُلُوبِ... بَقُوا هَادِينَ رَاشِدِينَ مُنْصُورِينَ عَلَى أَعْدَائِهِمْ، سَعَادَاءِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ جَمِيعًا. ثُمَّ إِذَا مَضَى أُولَئِكَ عَلَى مَنْهَاجِ الَّذِينَ تَقْدِمُوهُمْ، خَلْفَهُمْ مِنْ بَعْدِهِمْ قَوْمٌ آخَرُونَ مِنْ ذَرِيَّاتِهِمْ وَتَلَامِذَتِهِمْ، مُتَمَسِّكِينَ بِسِنَنِهِمْ فِي أَيِّ بَلْدَ كَانُوا، وَأَيِّ مَنَازِلَ نَزَلُوا، هَادِينَ رَاشِدِينَ». (٤٢: ٤٨٩). وأغلب الظن هنا أن الإخوان يشيرون إلى أنفسهم وتتنظيمهم الذي يقوم بجميع مهام الإمامة، وإلى مذهبهم الذي يقوم على حكم العقل. فقد قالوا في موضع آخر:

«وَاعْلَمُ أَنَّهُ مَا مِنْ جَمَاعَةٍ تَجْتَمِعُ عَلَى أَمْرٍ مِنْ أَمْوَالِ الدِّينِ وَالدُّنْيَا... إِلَّا وَلَا بَدَ لَهَا مِنْ رَئِيسٍ يَرْئِسُهَا لِيَجْمِعَ شَمْلَهَا وَيَحْفَظَ نَظَامَ أَمْرِهَا... وَنَحْنُ قَدْ رَضِيَّنَا بِالرَّئِيسِ عَلَى جَمَاعَةِ إِخْوَانِنَا، وَالْحُكْمُ بَيْنَنَا، الْعُقْلُ الَّذِي جَعَلَهُ اللَّهُ تَعَالَى رَئِيسًا عَلَى

الفضلاء من خلقه الذين هم تحت الأمر والنهي، ورضينا بمحاجات قضياته على الشرائط التي ذكرناها في رسائلنا وأوصينا بها إخواننا، فمن لم يرض بشرائط العقل ومحاجات قضياته... فعقوبته في ذلك أن نخرج من صداقته ونعتبرا من ولايته...». (٤٧ : ٤ ، ١٢٧).

وأيضاً:

«واعلم أن العقلاة الأخيار إذا انضاف إلى عقولهم القوة بواضع الشريعة، فليس يحتاجون إلى رئيس يرئسهم ويأمرهم وينهائهم ويزجرهم ويحكم عليهم، لأن العقل والقدرة لواضع الناموس يقومان مقام الرئيس الإمام، فهم بنا أيها الأخ أن نقتدي بسنة الشريعة، ونجعلها إماماً لنا...». (٤٧ : ٤ ، ١٢٧).

وفي كل موضع تحدث فيه الإخوان عن مراتب النفس الإنسانية على طريق الارتقاء لم يتحدثوا عن المرتبة الإمامية التي تلي النبوة في العقيدة الشيعية: «اعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الحيوانات زينة الأرض، كما أن الكواكب زينة السماء، وأن أتم الحيوانات هيئه، وأكملها صورة، وأشرفها تركيباً هو الإنسان، وأفضل الإنسان هم العقلاة، وأخيار العقلاة هم العلماء، وأعلى العلماء درجة وأرفعهم منزلة هم الأنبياء، عليهم السلام، ثم بعدهم في الرتبة الفلسفية الحكماء». (٤٧ : ٤ ، ١٢٤). في هذا التص وأشبهاته لا يوجد ذكر للأئمة، وورثة الأنبياء هم الحكماء لا الأئمة، وهؤلاء الحكماء لم يرثوا المرتبة وراثة عن آل البيت ولكنهم حصلوا على ذلك بكتابتهم الروحية: «ثم اعلم أن الحكماء والعلماء هم ورثة الأنبياء، والأنبياء هم سفراء الله بينه وبين خلقه... فإذا مضت الأنبياء لسبيلها خلفهم العلماء والحكماء، وقاموا مقامهم ونابوا منا بهم فيما كانوا يقولون ويفعلون». (٤٠ : ٣ ، ٢١٧).

### الإخوان والإسماعيلية:

وإذا لم يكن إخوان الصفاء ينتمون إلى أحدى الجماعات الشيعية المعروفة، وعلى الأخص إلى الشيعية الائتية عشرية التي كانت تشكل الاتجاه الشيعي الرئيس، فمن الأولى عدم انتسابهم إلى الإسماعيلية التي وصل تركيزها على الإمامية حد قول بعض مفكريهم بأن الله وضع وحدته في الإمام وخلع عليه الوهبيته.

وقد انشق الإسماعيليون عن الاتجاه الشيعي الرئيس عقب وفاة الإمام السادس جعفر الصادق عام ١٤٨ للهجرة. فقد كان الإمام قد أوصى بالإمامية من بعده لإسماعيل، ابنه من زوجته الأولى فاطمة حفيدة الحسن بن علي بن أبي طالب، وكان يكبر أخيه غير الشقيق موسى الكاظم بنحو خمس وعشرين سنة. ولكن إسماعيل توفي في أواخر حياة والده. وعندما توفي جعفر الصادق دون وصية جديدة، قاد النزاع على خلافته إلى الانقسام الشيعي الكبير إلى موسوية تتبعوا موسى الكاظم الأخ الأصغر غير الشقيق لإسماعيل، وإسماعيلية قالوا إن الإمامة لا تنتقل من أخيه وإنما هي نازلة في الأعقاب، وبالتالي فإن الإمامة تنتقل من إسماعيل إلى ابنه محمد. وبعد سلسلة من الأئمة المكتومين من أعقاب محمد بن إسماعيل أقام معظمهم في مدينة سلمية بالمنطقة السورية الوسطى، آلت الإمامة إلى عبد الله المهدي الذي تولى القيادة عام ٢٨٦ هـ، ثم رحل إلى شمال أفريقيا حيث أسس الدولة الفاطمية.

لقد عاصر إخوان الصفاء الزيغ الأول من الخلافة الفاطمية التي كان على رأسها الأئمة الإسماعيليون، ولكن رسائلهم لم تشر من قريب أو بعيد إلى هؤلاء الأئمة، ولم تبدُّ معنية بدعوتهم، وإنما كانت تبشر بدولة إخوان الصفاء ومملكتهم الروحانية.

«واعلم أن دولة أهل الخير يبدأ أولها من قوم علماء حكماء وخيار فضلاء يجتمعون على رأي واحد، ويتفقون على مذهب واحد ودين واحد، ويعقدون بينهم عهداً وميثاقاً أن لا يتجادلوا ولا يتقاودوا عن نصرة بعضهم بعضاً، ويكونون كرجل واحد في جميع أمورهم، وكنفس واحدة في جميع تدبيرهم فيما يقصدون من نصرة الدين وطلب الآخرة». (٤: ١، ١٨١). «وبنفي لنا أيها الأخ بعد اجتماعنا على الشرائط التي تقدمت من صفة الإخوان، أن نتعاون... وتبني مدينة فاضلة روحانية، ويكون بناء هذه المدينة في مملكة صاحب الناموس الأكبر الذي يملك النفوس والأجساد». (٤: ٤٨، ١٧١).

وبالمقابل فإننا لا نجد لإخوان الصفاء ورسائلهم ذكرًا لدى المفكرين الإسماعيليين إبان عصر نهضة الفكر الإسماعيلي في القرنين الرابع والخامس الهجري، من أمثال القاضي النعمان، والكرمانى، والنستي، والرازى،

والسجستاني. ولو كانت رسائل الإخوان تشكل المصدر الأكبر للفكر الإماماعيلي، لاعتمد عليها هؤلاء المفكرون صراحة وأشاروا بها، ولكن شيئاً من هذا لم يحدث. على أن هذا التجاهل لا يعني أن هؤلاء المفكرين والداعية الإماماعيليين لم يعرفوا الرسائل أو يتأثروا بها، بل لقد عرفوها وتداولوها ونهلوا منها الكثير، ودخلت أفكارها في صلب العقائد الإماماعيلية، ولكنهم كانوا يعرفون أيضاً أن مؤلفي الرسائل لم يكونوا إماماعيليين، ولم يكن لهم بالتالي أن يعطوا أفكارهم مصداقية رسمية، أو أن يعتبروها بقاضها وقضيضها تراثاً إماماعيلياً. وفي الحقيقة فإن الرسائل لم تعتبر مصدراً رسمياً معتمداً من قبل أي فئة إماماعيلية عدا فئة الإماماعيلية الطبيعية التي شكلت لها دولة في اليمن في القرن السابع الهجري، أي بعد وقت طويل من انهيار الخلافة الفاطمية في مصر.

بعد زوال الخلافة الفاطمية عام ٥٦٩هـ، وأثناء فترات ضعف الدعوة الإماماعيلية، أخذ بعض المؤلفين الإماماعيليين بإعادة الاعتبار للرسائل، وصنفوها في عداد الأعمال الإماماعيلية المبكرة، حتى إن بعضهم عزا تأليفها إلى أحد الأنئمة من سلالة محمد بن إسماعيل في دور الاسترقبيل تأسيس الدولة الفاطمية. وهذا حذوهם في ذلك بعض المفكرين الإماماعيليين المعاصرین الذين دافعوا عن هذه الفكرة بقوة. يورد الدكتور عارف تامر في مقدمته للرسالة الجامعية، وفي كتابه «حقيقة إخوان الصفاء وخلان الوفاء»<sup>(١)</sup> الشواهد التالية:

قال المؤرخ اليمني الكبير ادريس عماد الدين المتوفى سنة ٨٧٢هـ في كتابه عيون الأخبار:

«وقام الإمام التقى أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل، بعد أبيه بأمر الإمامة، وبث دعاته في الآفاق من مدينة سلمية، واتصل به الدعوة ودعوا إليه وهم مخفون لمقامه كاتمون لاسميه. وكان (ال الخليفة) المؤمن حين احتلال علي بن موسى الرضي بن جعفر ظن أن أمر الله قد انقطع وحجه قد ارتفعت. فحين ظن ذلك الظن ووهم ذلك الوهم سعى في تبديل شريعة محمد وتغييرها لكي يرد الناس

١- الرسالة الجامعية، منشورات عويدات، بيروت ١٩٩٥. - حقيقة إخوان الصفاء وخلان الوفاء، منشورات المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٩٥٧.

إلى الفلسفة وعلم اليونانيين، فخشى الإمام أن يميل الناس إلى ما زخرف المأمون عن شريعة جده، فألف رسائل إخوان الصفاء». وذكر هذا المؤلف أيضاً فهرست هذه الرسائل على التمام فقال: «هذه فهرست الرسائل التي ألفها الإمام. وقد جمع فيها أنواع العلوم الفلسفية والهندسية، وجعل رسالته الجامعة الغاية التي يتبعها المراد ويتبصر المعنى للمرتاد، وقصرها على خلصاء شيعته وخيرة خاصته. وإنما ألف الإمام تلك الرسائل لتقوم الحجة على المؤمن وأتباعه حين انحرقوا عن علم النبوة».

وقال الفقيه اليمني الكبير شرف الدين جعفر المتوفى سنة ٨٢٤ هـ، في رسالته

«الموقفة»:

«حتى همَّ المؤمن أن يرد الأمة إلى دين القول بالنجوم... وقال: ما جاء محمد إلا بناموس ملك به الناس، وحقيقة وأساس، حتى أظهر ولِي الله وابن رسول الله رسائل إخوان الصفاء، وفيها ما تحيّر به جميع العالم من العلوم في كل فن، والاستشهاد على شريعة الرسول، وهو في كهف التقى مستتر، ودعاته الباقيون مغرقون لتلك الرسائل في كل شهر وقطر».

ويورد المؤرخ الإسماعيلي نور الدين أحمد المتوفى سنة ٨٨٥ هـ في بلدة مصياف السورية، في كتابه «فصل في أخبار»:

«بعد أن اشتد الضغط على الإمام السابع محمد بن إسماعيل.. لأن الرشيد يريد القبض عليه.. خرج مستتراً إلى مدينة تدمر في بلاد الشام، حيث عاش فيها إلى أن أدركته الوفاة، بعد أن نص على إمامية ولده عبد الله، الذي عاش في مدينة سلمية قرب حمص. وبعد وفاته تسلم الإمام حسب النص الشرعي ولده أحمد، وهو مؤلف رسائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء».

وفي الحقيقة فإن هذه الشواهد وأمثالها مما يعتمد عليها أصحاب نظرية إسماعيلية إخوان الصفاء، لا تتمتع بمصداقية تاريخية لأنها متاخرة قرونًا عديدة عن عصر إخوان الصفاء في القرن الرابع الهجري. أما المصادر الأقرب إلى عصرهم فإنها تجمع على أن مؤلفي الرسائل هم جماعة من الحكماء، بينهم زيد بن رفاعة، وأبو سليمان المقدسي، وأبو حسن الزنجاني، وأبو أحمد النهرجوري، والعوقي.

أما الرأي الذي يورده عارف تامر عن المستشرق كازانوفا بأن آراء الإماماعيلية توجد كلها في رسائل إخوان الصفاء، فإن التشابه بين العقidiتين لا يُعزى إلى إسماعيلية إخوان الصفاء، بل إلى التأثير الذي مارسه فكر الرسائل في الفكر الإماماعيلي إبان عصر نهضته، وهو تأثير خفي لم يعلن عنه رواد النهضة الإماماعيلية. ولو أن الرسائل كانت فعلاً من تأليف الإمام أحمد بن عبد الله، لكان لها مكان الصدارة في الأدبيات الإماماعيلية في ذلك العصر، ولاعترف بفضلها عليهم أولئك المفكرون الذين وضعوا أساس العقيدة الفلسفية الإماماعيلية. يضاف إلى ذلك أتنا إذا سلمنا جدلاً بأن آراء الإماماعيلية توجد كلها في رسائل إخوان الصفاء، فإن آراء إخوان الصفاء لا توجد كلها في مؤلفات الإماماعيليين، وهناك اختلاف بينَ الفريقين بخصوص بعض الأفكار الاعتقادية الرئيسة، كما هو الحال في نظرية الفيوض التي تشكل عماد كوزمولوجيا الإخوان، والتي يرفضها كل المفكرين الإماماعيليين، ويستبدلونها بنظرية الإبداع. وهذه نقطة لن تتوقف عندها طويلاً حتى لا تنحرف عن المنهج الذي وضعناه لهذا الكتاب.

مما لا شك فيه أن الإخوان قد نشئوا في بيئه شيعية، وأنهم بشرروا بعقيدتهم أول ما بشرروا بين الشيعة. ولكن تشييعهم كان تشيعاً فضفاضاً انتطلقوا منه لبناء عقيدة إنسانية شمولية تسمو على الحرافية الأيديولوجية وعلى تعصب المذاهب التي صُبّت عقائدها في صيغ جامدة متحجرة... ولكنني أشرح ما أعنيه بالتشيع الفضفاض يمكن أن أقارن استقلال إخوان الصفاء عن الخط الشيعي الرئيس باستقلال الشيعة الزيدية، مع الفارق الواسع بين الاتجاهين والجماعتين.

فقد شهدت السنوات الأولى من إمامية جعفر الصادق ظهور حركة انشقاقية قادها زيد بن علي، الأخ غير الشقيق للإمام الخامس محمد الباقر وعم جعفر الصادق، تميزت بالمواقف الصدامية الواضحة في مقابل ما دعاه زيد بالاستكانية التي ميزت مواقف الأئمة الشيعة، وروي عنه قوله إنه إذا ما رغب الإمام في اعتراف الناس به عليه أن يخرج وسيفه بيده. لم يعلق زيد أهمية كبيرة على الإمامة الوراثية، ونظر باستخفاف إلى المفاهيم الآخروية المرتبطة بمهدية الإمام، وقال بجواز انتقال الإمامة إلى أي شخص من سلالة علي دون حصرها في نسب الحسين بن علي على

ما تقول عامة الشيعة. وقد اعترف زيد بخلافة أبي بكر وعمر وعثمان مظهراً تجاههم موقفاً إيجابياً نابعاً عن برامج سياسية أو سمعها بقوله الشهير عن جواز إمامية المفضول مع قيام الأفضل. فعلى الرغم من أن علياً كان الأفضل لخلافة النبي، إلا أن البيعة التي أعطيت للخلفاء الثلاثة الأوائل المفضولين تبقى شرعية طالما أن المصلحة في ذلك الوقت تطلب ذلك. وفي هذا الموقف من الخلفاء الأوائل تتفق آراء الزيدية وأراء إخوان الصفاء الذين أشادوا في أكثر من موضع بأبي بكر وعمر وعثمان ودعوه بالخلفاء الراشدين، وهو نعمت لم تستخدمنه الشيعة، وأينما ورد ذكر أحدهم أتبعوه بقولهم رضي الله عنه (٩: ٢٢٣ و ٢٤٦). كما أظهر الإخوان الموقف نفسه من عائشة على الرغم من مواقفها المعادية لعلي (٩: ٣٥٨).

على أننا إلى جانب ما أوردناه من نصوص، وغيرها مما لم نورده، والتي تبين الموقف السلبي لليهود من مفهوم الإمامة، فإننا نجد أنفسنا أمام نصوص قليلة متفرقة تؤكد الإمامة، وتستخدم في التعامل معها مصطلحات إسماعيلية لا لبس فيها، ومعظمها يرد في الرسالة الأخيرة، وفي الرسالة الجامعية. نقرأ في الرسالة الأخيرة على سبيل المثال أن الأنمة:

«هم خلفاء الله تعالى، التابعون لأمره، وبهم صلاح العالم. وربما كانوا ظاهرين بالعيان موجودين في المكان في دور الكشف، وبالرغم من ذلك في دور الستار. غير أنهم في دور الستار لا يكونون مفقودي الوجه جملة من أعدائهم. فاما أولياؤهم فيعرفون مواضعهم، ومن أراد منهم قصدهم تمكّن منه. ولو كان غير ذلك كان منه خلُوُّ الزمان من الإمام الذي هو حجة الله على خلقه، وهو تعالى لا يرفع حجته ولا يقطع الحبل الممدود بينه وبين عباده، فهم (أي الأنمة) أو تاد الأرض وهم الخلفاء بالحقيقة في الدورين جميعاً، ففي دور الكشف يظهر ملوكهم في الأجسام والأرواح، وفي دور الستار يجري أمرهم في الأنفس والعقول»... (٤: ٥٢، ٢٧٩).

كيف نوفق بين ما يظهر في هذا المقطع من إعطاء أهمية لفكرة الإمامة، وما ورد فيه من مصطلحات وأفكار إسماعيلية، وبين ما أوردناه قبل ذلك من شواهد تدل على عدم أخذ الإخوان بجدية فكرة الإمامة، بل وحتى صرفهم النظر

عنها تماماً إن التفسير المنطقي الوحيد لهذا التناقض في موقف الإخوان من فكرة الإمامة، وهم الذين عودونا على الاتساق والبعد عن التناقض، هو أن بعض المتحسينيين الإسماعيليين للرسائل في الفترات المتأخرة، قد قاموا بإفحام بعض المقاطع أو إعادة تحرير مقاطع أخرى من أجل التوكيد على الآراء التي كانت تظهر في ذلك الوقت عن إسماعيلية الرسائل وصلة الأئمة المتقدمين بتأليفها أو الإشراف على عملية تأليفها. مثل هذا التحرير يبدو ممكناً إذا علمنا أن الحلقات الإسماعيلية كانت وحدتها هي المعنية بنسخ وتداول الرسائل بعد تفكك تنظيم الإخوان وتشتت شملهم.

### بين الدين والفلسفة:

يؤكد الإخوان في كل مكان من رسائلهم ضرورة الالتزام بأحكام الشريعة الإسلامية، لا يسقطون منها حرفاً، وهم الأولى بها من غيرهم: «واعلم أيها الأخ أن جماعة إخوان الصفاء أحق الناس بالعبادة الشرعية ومراعاة أوقاتها وأداء فروضها ومعرفة تحليلها وتحريمها، لأنّا أخص الناس بها وأولاهم بحملها وأقرب الناس إلى من جاءت على يديه وأولاهم به». (٥٠ :٤، ٢٦٨).

ولكن الدين الإسلامي لا يختصر إلى أوامر ونواهي الشريعة، بل له جانب فلسفى يبحث الإنسان على معرفة نفسه ومعرفة ربه حق المعرفة، والارتقاء من رتبة الحيوانية إلى الرتبة الملائكية على طول طريق الارتقاء الصاعد نحو ملوك السماوات. وهنا يأتي دور الفلسفة التي تثير لنا هذا الجانب الآخر من الدين وتعيننا على فهمه. إن غرض الأنبياء وال فلاسفة واحد، وهو طب النفوس وعونها على النجاة: «واعلم بأن غرض الأنبياء، عليهم السلام، وواضعى التواميس الإلهية (من الفلسفه والحكماء) أجمع، غرض واحد وقصد واحد، وإن اختلفت شرائعهم وسنن مفترضاتهم، وأزمان عباداتهم، وأماكن بيوتاتهم، وقرابينهم وصلواتهم، كما أن غرض الأطباء كلهم غرض واحد وقصد واحد في حفظ الصحة الموجودة واسترجاع الصحة المفقودة، وإن اختلفت علاجاتهم... وذلك أن غرض الأطباء كلهم هو اكتساب الصحة للمريض وحفظها على الأصحاء، ودفع الأمراض وإزالتها عن

المرضى. فهكذا غرض الأنبياء، عليهم السلام، وغرض جميع واضعي النواميس الإلهية من الفلاسفة والحكماء. وذلك أنهم أطباء النفوس، وغرضهم هو نجاة النفوس الغريقية في بحر ال碧وى، وإخراجها من هاوية عالم الكون والفساد، وإيصالها إلى الجنة عالم الأفلاك وسعية السماوات، (ذلك) بتذكيرها ما قد نسيت من مبئتها ومعادها» (٢٠: ٢٠).  
وأيضاً:

«ثم اعلم أن العلوم الحكمية والشريعة النبوية كلاهما أمران إلهايان يتفقان في الغرض المقصود الذي هو الأصل، ويختلفان في الفروع. وذلك أن الفرض الأقصى من الفلسفه هو ما قبل إنها التشبه بالإله بحسب طاقة البشر، كما بینا في رسائنا أجمع. وعمدتها أربع خصال: أولاهما معرفة حقائق الموجودات، والثانية اعتقاد الآراء الصحيحة، والثالثة التخلق بالأخلاق الجميلة والسبجايا الحميده، والرابعة الأعمال الزكية والأفعال الحسنة. والغرض من هذه الخصال هو تهذيب النفس والترقي من حال النقص إلى التمام، والخروج من حد القوة إلى الفعل بالظهور، لتنال بذلك البقاء والدوام والخلود في النعم مع أبناء جنسها من الملائكة.

وهكذا الغرض من النبوة والناموس، هو تهذيب النفس الإنسانية وإصلاحها وتخليصها من جهنم عالم الكون والفساد، وإيصالها إلى الجنة ونعميم أهلها في فسحة عالم الأفلاك وسعية السماوات، والتقسام من ذلك الروح والريحان المذكور في القرآن. فهذا هو المقصود من العلوم الحكمية والشريعة النبوية جميعاً. وأما اختلافهما في الطرق المؤدية إليها، فمن أجل الطبائع المختلفة والأعراض المتفايرة التي عرضت للنفوس. وبذلك اختلفت موضوعات النواميس وسنن الديانات ومفروضات الشرائع، كما اختلفت عقایر الأطباء وعلاجاتها بحسب اختلاف الأمراض» (٢٨: ٢٠).

وليس ما يبدو من تناقض بين الفلسفة والدين إلا من قبيل قصور فهم بعض أهل العلوم الحكمية والعلوم الشرعية:

«ثم اعلم أن الحكماء الأولين قد تكلمت في فنون من العلوم وضرورب من الآداب وغرائب من الحكم كثيرة لا يحصي عددها إلا الله... وقوم من العلماء

الشرعية ينكرهن أكثره، إما لقصور فهمهم عما وصف القوم، أو لتركهم النظر فيها واحتفال بعلم الشرع وأحكامه، أو لعناد بينهما. وكذلك أيضاً إن أكثر من يتنظر في العلوم الحكمية، من المبتدئين فيها والمتوسطين من بينهم، يتهاونون بأمر الناموس وأحكام الشريعة ويزرون بأهله، ويأنفون من الدخول تحت أحكامه إلا خوفاً وكراهاً من قوة الملك الذي هو أخو النبوة. كل ذلك لقصور فهم الفريقين جمِيعاً عن معرفة حقائق هذه الأشياء المذكورة، ولقلة علمهم بماهيات الكائنات. ولما كان مذهب إخواننا الفضلاء الكرام النظر فيها جمِيعاً والكشف عن حقائق أشيائها، أعني العلوم الحكمية والنبوية جمِيعاً، وكان هذا العلم بحراً واسعاً وميداناً طويلاً، احتجنا أن نتكلم في ما دعت الضرورة إلى عمل هذه الرسائل التي هي إحدى وخمسون رسالة، والكلام فيها بأوجز ما يمكن» (٢٨: ٣، ٢٩).

ونفس الفلاسفة والحكماء من طينة نفوس الأنبياء، وهي أكثر قبولاً لفيض النفس الكلية من بقية النفوس:

«واعلم أن من الأنفس الجزئية ما يتصور بصورة النفس الكلية، ومنها ما يقاريها، وذلك يحسب قبولها ما يفيض عليها من العلوم والمعارف والأخلاق الجميلة. وكلما كانت أكثر قبولاً كانت أفضل وأشرف من سائر أبناء جنسها، مثل نفوس الأنبياء عليهم السلام، فإنها لما قبلت بصفاء جوهرها الفيض من النفس الكلية أتت بالكتب الإلهية... وما وضعت من الشرائع العلمية النافعة للكل، والستن العادلة الزكية، فاستقدوا بها نفوساً كثيرة غريبة في بحر اليمول وأسر الطبيعة. ومثل نفوس المحققين من الحكماء، التي استبطنت علوماً كثيرة حقيقة، واستخرجت صنائع بدعة، وبنت هيأكلاً حكيمـة... وإلى مثل هذه النفوس أشاروا بقولهم:.. من خاصية العقل المنفعل أن يقبل الجزء منه صورة الكل». (١٥: ٢، ١٠). من هنا فإن الفلسفة لا تتفق مع الدين فقط، بل إنها تساعد على فهم النص المقدس نفسه، وتفسير آياته، والكشف عن أسراره:

«إن نعمة الله تعالى على عباده جمة لا تفني، ومواهبه كثيرة لا تُحصى، ولكن يتفضل بعضها بعضاً بحسب جزالتها وغزارتها. فمن مواهب الله الجليلة وعطائياته الجميلة لبعض عباده، التي خص بها قوماً دون قوم، هي الحكمة البالغة

كما ذكر بقوله: (...وَمَنْ يُؤْتَ الْحُكْمَةَ فَقَدْ أُوتَىٰ خَيْرًا كَثِيرًا...)<sup>(١)</sup> يعني به علم القرآن خاصة، وتفسير آياته ومعاني أسراره وإشاراته اللطيفة... حيث يفسر قوم آيات الله على خلاف ما هو معناه، كما فسروا الاستواء بالجلوس والتمكن على العرش، و (فسروا) الرؤية بالنظر إلى الجسم المشار إليه، وبالسمع والبصر فسروا الأعضاء الإلهية، وفسروا الكلام بالنطق والحرروف، وبالنزول الانتقال من السماء السابعة إلى السماء الدنيا، وغير ذلك من الآيات التي لا يعرف تأويلها إلا الله والراسخون في العلم، وهؤلاء هم الذين يعلمون ويعرفون تأويل آياته وأسراره. ويقولون: (...آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدَ رَبِّنَا...)<sup>(٢)</sup> فهذا قول الحكماء الريانيين والعلماء المتكلسين.

ثم اعلم أن لفظ الفيلسوف عند اليونانيين معناه الحكيم، والفلسفة تسمى الحكمة. والحكيم هو الذي أفعاله تكون محكمة وصناعته متقنة، وأقاوileه صادقة، وأخلاقه جميلة، وأرأوه صحيحة، وأعماله زكية، وعلومه حقيقة... (٤٠ : ٣٤٥ - ٣٤٤).

«ثم اعلم أن الحكماء والعلماء هم ورثة الأنبياء، والأنبياء هم سفراء الله بينه وبين خلقه.. فإذا مضت الأنبياء لسبلها خلفهم العلماء والحكماء، وقاموا مقامهم ونابوا عنهم فيما كانوا يقولون ويفعلون، ويعلمون الناس من معالم الدين وطريق الآخرة ومصالح الدنيا. فمن قبل منهم ما قالوه وعمل بما أمروه، فهو على طريق النجاة والفوز، ومن أبى وكفر به فهو على خطير عظيم وخوف من الهلاك. فاحذر يا أخي مخالفة الحكماء ومعاندة العلماء، بل كن منهم إذا استوى لك. وينبغي أن لا ترضى لنفسك إلا بأعلى مرتبة في العلم والحكمة، فإن بذلك يكون القربة إلى الله كما ذكر بقوله: (...قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ)... (٤٠ : ٣٤٧).

١- سورة البقرة: الآية ٢٦٩.

٢- سورة آل عمران: الآية ٨.

٣- سورة الزمر: الآية ٩.

«.. ويحتاج كل من يدعي أنه يعرف الحكمة... أن يكون له قلب فارغ من هموم الدنيا وأمورها، ونفس زكية، وفهم دقيق، وعقل واضح، وأخلاق طاهرة، وصدر سليم من الدغل والغش والأراء الفاسدة، ويكون مرتاضاً بالرياضيات الحكمية الأربع، والنظر في المنطق والطبيعيات، ويكون قد عرف السؤالات وأجوبتها، ثم ينظر في هذا الفن الذي يسمى علم الأنبياء الملقب بعلم الإلهيات (= الحكمة)، لأن هذا العلم هو الغاية القصوى التي ينتهي إليها الإنسان في علم المعارف». (٤٠: ٣٤٧-٣٤٨).

و قبل هذا كله لا بد من إتقان علوم الدين وأحكام الشريعة:

«... ويُذكره النظر في علوم الفلسفة للأحداث والصبيان وكل من لم يتعلم علم الدين، ولا يعرف من أحكام الشريعة قدر ما يحتاج إليه، وما هو فرضٌ عليه، ولا يسعه جهله وتركه. فأما من قد تعلم علم الشريعة وعرف أحكام الدين وتحقق أمر الناموس، فإن نظره في علم الفلسفة لا يضره بل يزيده في علم الدين تحققاً، وفيه أمر المعاد استبصاراً، وبثواب الآخرة وبالعقاب الشديد يقيناً، وإليها اشتياقاً، وفي الآخرة رغبة». (١: ١٥٧).

هذه العروة الوثقى بين الدين والفلسفة تبدو واضحة في الشواهد التي يوردها الإخوان، حيث يقتبسون في حيز واحد أقوالاً للفلاسفة والأنبياء معاً، كما هو الحال في هذا المقطع الذي يستشهد فيه الإخوان بأسطو وفياثاغورث وغيرهما من الحكماء، مثلاً يستشهدون بأقوال الرسول:

«ويحكى في الحكمة القديمة أنه من قدر على خلع جسده ورفض حواسه وتسكين وساوسيه، وصعد إلى الفلك، جوزي هناك بأحسن الجزاء. ويقال إن بطليموس كان يعشق علم النجوم، وجعل علم الهندسة سلماً صعد به إلى الفلك، فمسح الأفلاك وأبعادها، والكواكب وأعظمها، ثم دونه في (كتاب) المجري. وإنما كان ذلك الصعود بالنفس لا بالجسد، وهكذا.

ويحكى عن هرمس المثلث بالحكمة... إنه صعد إلى فلك زحل ودار معه ثلاثة سنّة، حتى شاهد جميع أحوال الفلك، ثم نزل إلى الأرض فخبر الناس بعلم النجوم...»

«وقال أرسطاطاليس في كتاب الثالثوجيا، شبه الرمز: إني ربما خلوت بنفسي وخلعت بدني، وصرت كأني جوهر مجرد بلا بدن، فأكون داخلًا في ذاتي، خارجاً عن جميع الأشياء، فرأى في ذاتي من الحسن والبهاء ما أبقى له متعجبًا باهاتاً، فأعلم أنني جزء من أجزاء العالم الأعلى الفاضل الشريف».

وقال فيثاغورس في الوصية الذهبية: إذا فعلت ما قلت لك يا ديوجانس وفارقت هذا البدن حتى تصير نحلاً في الجو، فتكون حينئذ سائحاً غير عائد إلى الإنسانية ولا قابل للموت.

«وقال المسيح، عليه السلام، للحواريين في وصية له: إذا فارقت هذا الميكل (= البدن) فأنا واقف في الهواء عن يمنة عرش ربى، وأنا معكم حيثما ذهبتم، فلا تخالفوني حتى تكونوا معي في ملوكوت السماء غداً».

وقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لأصحابه في خطبة له طويلة: أنا واقف لكم على الصراط، وإنكم سترون على الحوض غداً، فأقربيكم مني منزلة يوم القيمة من خرج من الدنيا على هيئة ما تركته. ألا لا تبدلوا بعدي، ألا لا تتبدلوا بعدي.

فهذه الحكايات والأخبار كلها دليل علىبقاء النفس بعد مفارقة الجسد، وإن الإنسان العاقل إذا استبصرت نفسه في هذه الدنيا وصفت من درن الشهوات والماثم، وزهدت في الكون هنا، فإنها عند مفارقة الجسد لا يعوقها شيء عن الصعود إلى السماء ودخول الجنة، والكون هناك مع الملائكة». (٢: ١٣٧ - ١٣٨).

ويروي الإخوان عن رسول الله ﷺ أنه قال: «أنا أرسطاطاليس هذه الأمة». فهو إلى جانب كونه صاحب شريعة، فقد كان متعمقاً بالفلسفة الإلهية:

«كان، عليه السلام، مؤمناً عارفاً بالدعاء في وقت الإجابة، ولذلك كان لا يرد له دعاء. وكان إماماً للمسلمين والمؤمنين عارفاً بالفلسفة الإلهية. ولما تمت الفضيلة لواحد من أهله وأصحابه قال مفتخرًا: أنا أرسطاطاليس هذه الأمة». (٤: ٢٦٣).

إن إسلام إخوان الصفاء يقوم على الميراث الروحي والثقافي الإنساني بأكمله، وعلومهم مستمدة من مصادر متعددة، وكلها تغنى بإيمان المسلم وتفتح قلبه لفهم خواص النص الديني، وإدراك مدلولات الشرائع:

«إن علومنا مأخوذة من أربعة كتب: أحدها الكتب المصنفة على السنة الحكماء وال فلاسفة ، من الرياضيات والطبيعتيات؛ والآخر الكتب المتزلة التي جاءت بها الأنبياء، صلوات الله عليهم، مثل التوراة والإنجيل والفرقان وغيرها من صحف الأنبياء المأخوذة معانيها بالوحي من الملائكة، وما فيها من الأسرار الخفية؛ والثالث الكتب الطبيعية، وهي صور وأشكال الموجودات بما هي عليه الآن من تركيب الأفلاك، وأقسام البروج، وحركات الكواكب ومقداريه أجرامها، وتصاريف الزمان، واستحالة الأركان، وفتون الكائنات من المعادن والحيوان والنبات... والنوع الرابع الكتب الإلهية التي لا يمسها إلا المطهرون الملائكة... وهي (معرفة) جواهر النفوس وأجناسها وأنواعها وجزئياتها، وتصاريف للأجسام، وتحريكها لها وتدبيرها إياها وتحكمها عليها، وإظهار أفعالها بها ومنها حالاً بعد حال، في ممر الزمان وأوقات القرارات والأدوار، وانحطاط بعضها تارة إلى قعر الأجسام، وارتفاع بعضها تارة من ظلمات الجثمان، وابتعاثها من نوم الغفلة والنسىان»...

(٤٥ : ٤).

وأيضاً:

«واعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن لنا كتبًا نقرؤها مما شاهدنا الناس ولا يحسنون قراءتها، وهي صورة أشكال الموجودات بما هي عليه الآن... ولنا كتاب آخر لا يشاركتنا فيه غيرنا ولا يفهمه سوانا؛ وهو معرفة جواهر النفوس ومراتب مقاماتها، واستيلاء بعضها على بعض، وافتتان قواها، وتأثيرات أفعالها في الأجسام من الأفلاك والكواكب، والأركان والمعادن والنبات والحيوانات، وطبقات الناس... فإن نشطت أيها الأخ البار الرحيم، إلى قراءة هذه الكتب أنت وإخوانك، لتعلم ما فيها وتقهم معانيها وتعرف أسرارها، فهلم إلى حضور مجلس إخوان لك فضلاء وأصدقاء لك كرام،

تسمع أقاويلهم وترى شمائلهم وتعرف سيرتهم، لعلك تتخلى بأخلاقهم وتهذب بآدابهم، فتبه نفسك من نوم الففلة، وتستيقظ من رقدة الجھالة... فترى ما قد أبصروه بعيون قلوبهم، وتشاهد ما قد عاينوه بصفاء جواهر نفوسهم، وتتظر إلى ما نظروا إليه بنور عقولهم، وتفهم معاني هذه الكتب الأربع كما فهموها»... (٤٨ : ٤ ، ٦٧ - ٦٨).

وعلى الرغم من أولوية العقل على النقل عند الإخوان، إلا أنهم يعطون الأسبقية للإيمان على العمل الذي يلي لاحقاً، وعلى الإنسان ألا يطلب البرهان أولاً، بل يبتدىء بالتصديق ثم يطلب البرهان الفلسفى بعد ذلك:

«إن الحكماء قالوا إن العلم هو تصور النفس رسوم المعلومات في ذاتها. فإذا كان العلم هو هذا فليس كل ما يرد الخبر به من طريق السمع تتصوره النفس بحقيقة؛ فإذا لا يكون ذلك علمًا بل إيماناً واقراراً وتصديقاً. ومن أجل هذا دعت الأنبياء أممها إلى الإقرار أولاً ثم طالبوها بالتصديق بعد البيان، ثم حثوهم على طلب المعرفة الحقيقة. والدليل على صحة ما قلنا قول الله عز وجل: (الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ...)<sup>(١)</sup>، ولم يقل يعلمون بالغيب. ثم حثهم على طلب العلم بقوله: (... فَاعْتَبِرُوا يَا أُولَئِكَ الْأَنْبَابِ...)<sup>(٢)</sup> ثم مدح فقال: (...يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ...)<sup>(٣)</sup> (...الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ...)<sup>(٤)</sup> فكفى بهذا فرقاً بين العمل والإيمان...».

واعلم يا أخي أن الناس كلهم في المعرف على أربع منازل: فمنهم من قد رُزق العلم ولم يرزق الإيمان، ومنهم من رزق الإيمان ولم يرزق العلم، ومنهم من قد وفر حظه منها جميعاً، ومنهم من قد حرمهما جميعاً... وأما الذين أوتوا الإيمان ولم يرزقوا العلم، فهم طائفة من الناس المقربين بما في كتب الأنبياء، عليهم السلام، من أخبار البعث وأمر المبدأ والمعاد، وأحوال الملائكة

١- سورة البقرة: الآية .٣.

٢- سورة المائدۃ: الآية .١٠٠.

٣- سورة المجادلة: الآية .١١.

٤- سورة الروم: الآية .٥٦.

ومقامتهم، وحديث البعث والقيمة والحضر والنشر... وما شاكلها من الأمور الغائبة عن الحواس، البعيدة عن تصور الأوهام. وهم، مع قلة علمهم، ساكنة نفوسهم بما أخبرت به الأنبياء، وما أشارت إليه الحكماء من الثواب في المعاد ونعيم الجنان، ومصدقون لهم في السر والإعلان، راغبون فيها، طالبون لها، عاملون من أجلها، ولكنهم تاركين البحث عنها والكشف لها والنظر في حقائقها...

«وَأَمَّا الَّذِينَ رُزِقُوا حظًّا مِّنَ الْعِلْمِ وَلَمْ يَرْزُقُوا الإِيمَانَ، فَهُمْ طَائِفَةٌ مِّنَ النَّاسِ نَظَرُوا فِي كُتُبِ الْفَلَاسِفَةِ وَالْحُكَمَاءِ، وَبَحْثُوا عَنْهَا، وَارْتَاضُوا بِمَا فِيهَا مِنْ الْآدَابِ، مُثِلِ الْهِنْدِسَةِ وَالتَّجَيِّمِ وَالْطَّبِّ وَالْمَنْطَقِ وَالْجَدْلِ وَالْطَّبِيعَاتِ، وَمَا شَاكِلَهَا، فَأَعْجَبُوهَا بِهَا وَتَرَكُوهَا النَّظرَ فِي كُتُبِ النَّوَامِيسِ وَالْتَّزِيلَاتِ النَّبُوَّةِ... فَعَمِيتُ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ فَهُمْ شَاكِنُوْنَ فِي حَقَائِقِهَا، مُتَحِيرُونَ فِي مَعْرِفَةِ مَعَانِيهَا، جَاهِلُونَ بِلَطِيفِ أَسْرَارِهَا، غَافِلُونَ عَنْ عَظِيمِ شَائِنَهَا، وَإِلَيْهِمْ أَشَارَ بِقُولِهِ: (...فَرِحُوا بِمَا عَنْهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ...)»<sup>(١)</sup>

وَأَمَّا الَّذِينَ حَرَمُوا الْعَمَلَ وَالْإِيمَانَ جَمِيعًا، فَهُمْ طَائِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ أُتَرَفُوا فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، فَهُمْ مَشْفُولُونَ لِلَّيلِ وَالنَّهَارِ فِي طَلَبِ شَهَوَاتِهَا، مَفْرُورُونَ بِعَاجِلٍ حَلَّاَوْتَ لَدُنَّ نَعِيمِهَا، تاركُونَ لِطلبِ الْآدَابِ، مَعْرُضُونَ عَنِ الْعِلْمِ وَأَهْلِهِ، غَافِلُونَ عَنْ أَمْرِ الْدِيَانَاتِ وَأَحْكَامِ الشَّرَائِعِ... وَإِلَيْهِمْ أَشَارَ بِقُولِهِ: (...وَأَتَرَفَنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا...)»<sup>(٢)</sup> ...

فَأَمَّا الَّذِينَ أُوتُوا مِنَ الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ حَظًّا جَزِيلًا، فَهُمْ إِخْوَانُنَا الْفَضَلَاءُ الْكَرَامُ الْأَخِيَارُ الَّذِينَ أَشَارَ إِلَيْهِمْ بِقُولِهِ: (...يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ...)»<sup>(٣)</sup>. وَقَدْ أَخْبَرْنَا عَنْ مَذْهَبِهِمْ، وَعَرَفْنَا كُمُّ أَخْلَاقِهِمْ، وَبَيَّنَّا آرَاءَهُمْ، وَأَوْضَحْنَا أَسْرَارَهُمْ فِي إِحْدَى وَخَمْسِينَ رِسَالَةً...

١- سورة غافر: الآية ٨٣

٢- سورة المؤمنون: الآية ٣٣

٣- سورة المجادلة: الآية ١١

واعلم يا أخي أن الإيمان يورث العلم لأنه متقدم الوجود على العلم. ومن أجل هذا دعت الأنبياء، عليهم السلام، الأمم إلى الإقرار أولاً بما خبرتهم، والتصديق بما كان غائباً عنهم عن إدراك حواسهم وتصور أوهامهم، فإذا أقرروا بأسنتهم سموهم عند ذلك المؤمنين. ثم طالبواهم بتصديق القلب كما ذكر الله: (...وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْرُبُ قَلْبَهُ...)<sup>(١)</sup> فإذا وقع التصديق بالقلب سموهم الصديقين، كما قال تعالى: (وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُوْتَئِكُ هُمُ الْمُتَّقُونَ) ...<sup>(٢)</sup>

... واعلم أنك أيضاً تحتاج إلى الإيمان والتصديق لقول المخبر لك، الذي هو فوقك في العلم وأعلى منك في المعرف، لأنك إن لم تؤمن بما يخبرك به حرمك أشرف العلوم وأجل المعرف. وتعلم أنه ليس لك طريق إلى تصديق المخبر لك في أول الأمر إلا حسن الظن بصدقه، ثم على مmer الأوقات تتبع لك حقيقة ذلك. فلا تطلب بالبرهان في أول الأمر، ولكن اجتهد في أن تتصور في فكرك ما تسمع بأذنك، ثم اطلب السبيل والبرهان بعد ذلك. ولا ترض بالتقليد إذا توسلت في العلم، ولا تطلب البرهان في أوله»... (٤٦ : ٤ ، ٦٢ : ٦٦).

وإذا كان الإخوان أحق الناس بالعبادة الشرعية وأداء فروضها، كما قدمنا سابقاً، فإن لهم إلى جانبها عبادات فلسفية تقام في مواعيد محددة، ويكون لمن افتدى بها بعد ذلك أعياد فلسفية أيضاً:

«فَأَمَّا الْعِبَادَتَانِ فَإِحْدَاهُمَا الشَّرِيعَةُ النَّامُوسِيَّةُ بِاتِّبَاعِ صَاحِبِ النَّامُوسِ وَالْانْقِيَادُ إِلَى أَوْامِرِهِ وَنَوَاهِيهِ، وَالْمَسَارِعَةُ إِلَى مَا جَاءَ بِهِ وَقَضَاهُ وَحَكَمَ بِهِ عَلَى مَنْ اسْتَجَابَ إِلَيْهِ.. وَالنَّظَرُ إِلَى أَفْعَالِ النَّبِيِّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالْاقْتِدَاءُ بِأَفْعَالِهِ، وَالتَّشَبِّهُ بِهِ فِي جَمِيعِ أَفْعَالِهِ، كَمَا قَالَ اللَّهُ: (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ...)<sup>(٣)</sup>، وَالتَّضَرُّعُ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ بِالدُّعَاءِ وَالْابْتِهَالِ فِي وَقْتِ الاجْتِمَاعَاتِ فِي الْأَعِيَادِ وَالْجَمِعَاتِ... وَأَمَّا الْعِبَادَةُ الثَّانِيَّةُ فَهِيَ الْعِبَادَةُ الْفَلَسُوفِيَّةُ الْإِلَهِيَّةُ، وَهِيَ الإِقْرَارُ بِتَوْحِيدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ...»

١- سورة التغابن: الآية ١١.

٢- سورة الزمر: الآية ٣٣.

٣- سورة الأحزاب: الآية ٢١.

فاطم يا أخي أنك متى كنت مقصراً في العبادة الشرعية فلا يجب لك أن تتعرض لشيء من العبادة الفلسفية وإلا هلكت وأهلكت وضلت وأضللت، وذلك أن العمل بالشريعة الناموسية، والقيام بواجب العبادة فيها، ولزوم الطاعة لصحابها، عليه السلام، إسلام<sup>(١)</sup>، والعلم بالعبادة الفلسفية الإلهية إيمان. ولا يكون المؤمن مؤمناً حتى يكون مسلماً، والإسلام سابق على الإيمان كما قال الله تعالى: (قَالَ الْأَعْرَابُ أَمَّنَا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلُ الْإِيمَانَ فِي قُلُوبِكُمْ...)<sup>(٢)</sup> وإنما تخصص أصحاب الرسول بعده بالصبر الذي رأوه كان يستعمله في العبادة والطاعة لربه فرضاً على نفسه وتعليماً لأصحابه، فقام بالأمرتين وكمُلَ بالمنزلتين وحاز الفضيلتين، لأنَّه كان مسلماً مؤمناً عارفاً بالدعاء في وقت الإجابة، ولذلك كان لا يُرُدُ له دعاء، وكان إماماً للمسلمين والمؤمنين، عارفاً بالفلسفة الإلهية.

وأما العبادة الفلسفية الإلهية فإن أول درجة منها، وهي التي كانت الفلسفه القدماء والأجلة العلماء يأخذون بها أولادهم وتلامذتهم بعد تعليمهم أحكام السياسات الجسمانية والنفسيانية والعبادات الناموسية الشرعية، أن يكون لهم في كل شهر من شهور السنة اليونانية ثلاثة أيام في كل شهر: يوم في أوله، ويوم في وسطه، ويوم في آخره.

فاما اليوم الأول من الشهر، فيجب له أن يتظاهر أنظف ظهور، ويتبخر بأطيف ما يقدر عليه من البخور، ولا يفرط في طهارته وصلواته المفروضة عليه في شريعة الناموس. فإذا انقلب من محراب صلاة العشاء الآخرة، جلس يسبح الله ويقدسه وبهله ويكبره إلى أن يمضي من الليل الثالث الأول. ثم يقوم ويجدد الوضوء ويسبّح الطهارة ليكون ظهور على ظهور نور على نور، ويبهر من بيته إلى أن يحصل تحت السماء بحداء الجدي، وهو النجم الذي يهتدى به... فيتأمل الكتاب المبين ويتدبر آياته ويرى الملائكة دائمًا، وهو يسبح الله ويقدسه ولا يدع التكبير والتهليل...

١- كلمة إسلام هنا ساقطة من النص لسهوا في النسخ وقد اضفتها اعتماداً على السياق العام لهذا المقطع الذي يميز بين الإسلام والإيمان

٢- سورة الحجرات: الآية ١٤.

ولا يزال كذلك حتى يذهب من الليل الثثان، فيكون الثالث الأول قياماً بعبادة الناموس، والثالث الثاني قياماً في التفكير في الملائكة.

فإذا زال أوان الثالث الأوسط هبط إلى الأرض ساجداً بتذلل وحضور لباريه، فلا يزال كذلك ما قدر عليه، ثم يرفع رأسه ببكاء واستغفار وتوبة واستعفار، فيعدد ذنبه على نفسه، وينوي التوجه بحسنااته وصالح أعماله، ويدعوا بالدعاء الأفلاطوني والتسلل الإدريسي (= الهرمي)، والمناجاة الأرسططالية المذكورة في كتبهم. فلا يزال كذلك حتى يبدو الفجر، فيقوم فيسبغ الوضوء ويتظاهر، فيرجع إلى محاربته فيصل إلى صلاة الفجر، ويجلس في مكانه إلى أن تطلع الشمس، فإذا طلعت الشمس واقبل أول النهار، ذبح بيده إذا كان ممن قد اعتاد ذلك ما قدر عليه من محلل الحيوان، ويأمر بإصلاح ما كان من الطعام، ويأذن لأهله وإخوانه بالدخول عليه والوصول إليه، ويعُضر ذلك بين أيديهم. فإذا فرغوا من طعامهم حمدوا الله، جل وعز اسمه، وشكروا له سجداً شكرأله بما من عليهم. ثم يخرج إليهم من الحكم بحسب ما يوجبه الزمان ويسعه المكان. ولا يزالون كذلك بقية يومهم إلى الوقت من (صلاة) العشاء الآخرة. فيرجعون إلى منازلهم... إلى اليوم الثاني (في وسط الشهر) وهو يوم ليلة القدر... فيفعل في تلك الليلة وصبيحة ذلك اليوم كما فعل في اليوم الأول وأزيد قليلاً... ثم في آخر الشهر وهو اليوم الخامس والعشرون...

ويكون من اقتدي بهذه السنة في السنة ثلاثة أعياد: العيد الأول يوم نزول الشمس برج الحمل، وذلك أنه في هذا اليوم يستوي الليل والنهار في الأقاليم، ويعتدل الزمان، ويطيب الهواء... ويدروب الثلج، وتسيل الأدوية.. وينبت العشب، ويطول الزرع... وكان الحكماء في هذا اليوم يجتمعون ويجمعون أولادهم وشبان تلامذتهم بأحسن زينة وأنظف طهور إلى الهاكيل التي كانت لهم، ويذبحون الذبائح الطاهرة... فإذا أكلوا وفرحوا أخذوا في استعمال الموسيقى بالنقرات المحركة للأنفس إلى معالي الأمور، والنقمات اللذيدة بتلاوة الحكم ونشر العلم، فيكون بذلك راحة النفس وكمال الأنس، فلا يزالون كذلك بقية يومهم ثم ينصرفون إلى أشغالهم. ولهذا اليوم اسم باليونانية (وهو) نوء الربيع.

فإذا نزلت الشمس أول السرطان، فإن ذلك اليوم (هو) العيد الثاني: نوء الصيف. وفيه يتأهي طول النهار وقصر الليل، وانصراف الربيع، ومجيء الصيف، وارتفاع الحر وهبوب السمائم، ونقصان المياه، ويس العشب، واستحكام الحب، وإدراك الحصاد والثمار. فيكون ذلك اليوم عيداً لاستقبال زمان جديد تابع للزمان الأول... .

فإذا نزلت (الشمس) أول دقيقة من برج الميزان، استوى الليل والنهار مرة أخرى، ودخل الخريف، وطاب الهواء، وهبت رياح الشمال... فيكون ذلك اليوم أيضاً يوم عيد، فيدخلون إلى هيكل المبني لذلك اليوم، ويكون استعمالهم من الأكل ما يوافق طبيعة ذلك اليوم والزمان، ومن نشر العلم ما لاق به، ولا عيد لهم بعده إلى أن تبلغ الشمس آخر القوس أول الجدي.

العيد الرابع يتأهي طول الليل وقصر النهار، ويأخذ الليل في النقصان والنهار في الزيادة، وينصرف الخريف، ويدخل الشتاء ويشتد البرد.. ويت撒قطر ورق الشجر ويموت أكثر النباتات... وكانت الحكماء تتخذ هذا اليوم يوم حزن وكآبة وندم واستغفار، وكانوا يصومونه ولا يفطرون فيه». (٤: ٥٠، ٢٦١-٢٦٨).

والإخوان إذ يتبنون هذه الأعياد الفلسفية القديمة، فلأنها تتطابق مع مناسبات معينة في تاريخ التطهير غامضة علينا، ويصعب إلقاء الأضواء عليها في ظل الوضع الحالي لمعلوماتنا عنهم. وهم في الإشارة إليها لا يزيدوننا إلا غموضاً: «فاعيادنا أيها الأخ هي أشخاص ناطقة وأنفس فعالة تفعل بإذن باريها ما يوحيه إليها ويلهمها من الأفعال والأعمال. فالاليوم الأول من أيامنا والعيد الفاضل من أعيادنا هو يوم خروج أول القائمين<sup>(١)</sup> منا، ويكون اليوم الموافق له لنزول الشمس برج الحمل، لمجيء الربيع والخصب والنعمة... وهو يوم فرح وسرور لنا ولجميع إخواننا. والاليوم الثاني هو يوم قيام الثاني، الموافق يوم قيامه يوم نزول الشمس أول السرطان في تناهي طول الليل وقصر النهار، إذ كان فيه تصرم دولة أهل الجور وانقضاؤها، وهو فرح وسرور واستبشرار. والاليوم الثالث هو يوم قيامة ثالثاً الموافق

---

١- القائم في الفكر الإسماعيلي هو كل إمام سابع في سلسلة الأنمة

لنزول الشمس أول الميزان واستواء الليل والنهار، ودخول الخريف، وهي مقاومة الباطل الحق، وكون الأمر على خلاف ما كان عليه. ثم اليوم الرابع يوم الحزن والكآبة، يوم رجوعنا إلى كهفنا وكهف التقى والاستئناف، وكون الأمر على ما قال صاحب الشريعة: إن الإسلام ظهر غريباً وسيعود غريباً، فيا طوبى للغرباء<sup>(١)</sup>. (٤٠ : ٢٦٩ - ٢٧٠).

ويختتم الإخوان حديثهم عن الأعياد بنص أكثر غموضاً عن قربان إخوان الصفاء:

«واعلم أيها الأخ أن القربان كما ذكرنا قربان: شرعي وفلسي لا ثالث لهما. فاما القربان الشرعي فهو المأمور به في الحج من ذبح الحيوانات المذكورة الموصوفة على شرائطها... وأما الفلسي فهو مثل ذلك إلا أن النهاية فيه التقرب بالأجساد إلى الله سبحانه بتسليمها إلى الموت وترك الخوف، كما فعل سقراط لما شرب السم المذكور قصته في كتاب فاذن، وكاستشار أرسطو لما نزل الموت به لما حزن عليه تلامذته وما كان من خطابه به ووصيته المذكورة في رسالة التفاحة.

واعلم أيها الأخ أن أعظم القرابين هو ترك النفس محبة الدنيا، والزهد فيها، وقلة الخوف من الموت وتنميته.

---

١- يقول المؤلف الإمام عيسى عارف ناصر في مقدمته لرسائل إخوان الصفاء، طبعة عويدات، في تأويل هذا المقطع ما يلي:

«لهذا القول تأويل ظلت معرفته مقتصرة على أهله فهو هنا يرمز إلى عصور ظهور الأنمة في الأدوار. فالعيد الأول بعد الدور الثاني هو مثول الإمام الفاطمي العزيز بالله الذي انتصر على القرامطة ورد غزوتهم عن الأرض المصرية والعيد الثاني هو يوم ظهور الحاكم بأمر الله، وهو الذي هدم ثورة أهل الجور. أما العيد الثالث فهو يوم ظهور الظاهر لإعزاز دين الله وأما الرابع فهو يوم الحزن والكآبة، أي يوم ذهاب الدولة الفاطمية بوفاة الإمام المستنصر بالله، وعودة الأنمة إلى كهف الستر والنفي».

ونحن إذا أخذنا هذا التأويل على محمل الجد، فاما منا تفسيران لذلك، فاما ان الإخوان كانوا يتتبّعون بأحداث ستقع بعد اكثـر من قرنين من عصرهم، او ان احدـاً من النساج الإمام عيسى عارف قد حشر هنا هذا المقطع ومن ناحية اخرـى نقول ان الأعياد تقام احياءً لذكرى مناسبات ماضية لا استبشاراً بمناسبات آتـية

وأما قريان إخوان الصفاء فهو قريان يجمع هذه الخصال كلها بأسرها شرعية وفلسفتها، وهو التقرب بما تقرب به إبراهيم من الكبش المعنون به عليه فداءً لولده الذي قد رعى في أرض الجنة أربعين خروفًا. فإن تمكنت أن تقرب بكبش رعى في أرض الجنة ولو شبراً، فافعل ولا تبعد عنه، واجتهد في ذلك لتكون قد بلغت المجهود وأقمت المثل، وعمرت عالم الله تعالى. وأرجو أن يوفقك الله لفهم ما تسمع و يجعلك من أهله». (٢٧١-٢٧٠، ٤: ٥٠).

### الظاهر والباطن:

تتخلل شائبة الظاهر والباطن رسائل الإخوان من أولها إلى آخرها، وكل ما في الوجود له ظاهر وباطن بما في ذلك الإنسان الذي يمتلك جسداً ظاهراً ونفساً خفية:

«اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الإنسان لما كان هو جملة مجموعة من جسد جسماني ونفس روحانية، وهما جوهران متبابنان في الصفات، متضادان في الأحوال، ومشتركان في الأفعال العارضة والصفات الزائلة، صار الإنسان من أجل جسده الجسماني مريداً للبقاء في الدنيا متمنياً الخلود فيها، ومن أجل نفسه الروحانية صار طالباً للدار الآخرة متمنياً للبلوغ إليها. وهذا أكثر أمور الإنسان وتصريف أحواله مثوية متضادة، كالحياة والممات والنوم واليقظة والعلم والجهالة». (٢٥٩، ١: ٧).

«فلما كان الإنسان هو جملة مركبة من جسد جسماني ظاهر جلي، ومن نفس روحانية باطنية خفية، صارت أحكام الدين والإسلام وحدود الشريعة على وجهين ظاهر وباطن. والظاهر هو أعمال الجوارح، والباطن هو اعتقادات الأسرار في الضمائر، وهو الأصل، كما قال، عليه السلام: الأعمال بالنيّات، ولكل أمرٍ ما نوى». (٤٢، ٣: ٤٨٦).

«فأعلم يا أخي بأن لكل شيء من الموجودات في هذا العالم ظاهراً وباطناً. وظواهر الأمور قشور وعظام، وبباطنها لب ومخ، وأن الناموس هو أحد الأشياء الموجودة في هذا العالم منذ كان الناس، ولهم أحكام وحدود

ظاهرة بينة يعلمها أهل الشريعة وعلماء أحكامها من الخاص والعام، وأحكامه وحدوده أسرار وباطن لا يعرفها إلا الخواص منهم والراسخون في العلم». (٩ : ٢٢٨).

«ثم اعلم، أيدك الله، أن علم الدين وآدابه وما يتعلق به نوعان: فمنها ظاهر جلي، ومنها ما هو باطن خفي، ومنها ما هو بين ذلك. وأولى ما يصلح للعامة من حكم الدين وآدابه ما كان ظاهراً جلياً مكتشوفاً، مثل علم الصلاة والصوم، والزكاة والصدقات... وما شاكلها تعليماً وتسلیماً وإيماناً. وأولى علوم الدين بالمتوسطين بين الخاصة وال العامة هو التقى في أحكامها، والبحث عن السيرة العادلة، والنظر في معاني الألفاظ مثل التفسير والتزيل والتأويل، والنظر في المحكمات والتشابهات، وطلب الحجة والبرهان، وأن لا يرضي من الدين تقليداً إذا كان يمكنه الاجتهاد ودقة النظر.

والذى يصلح للخواص البالغين في الحكمة الراسخين في العلوم من علم الدين أن يطلبوه.. هو النظر في أسرار الدين وباطن الأمور الخفية، وأسرارها المكنونة التي لا يمسها إلا المطهرون... وهي البحث عن مرامي أصحاب النواميس في رموزهم وإشاراتهم اللطيفة، المأخوذة معانها عن الملائكة، وما تأولتها وحقيقة معانها الموجودة في التوراة والإنجيل والزيور والفرقان وصحف الأنبياء عليهم السلام، من الأخبار عن بدء كون العالم وخلق السماوات في ستة أيام، ثم استوى على العرش، وخلق آدم الأول الترابي، وأخذ الميثاق عليه وعلى ذريته، وعتاب الملائكة لريها... وما شاكل هذه الإشارات والمرامي عن أمور قد مضت مع الزمان وانقضت مع الأيام، وما ينتظر في المستقبل كالمكث في البرزخ، والبعث والقيمة... وما شاكل هذه الأمور المذكورة في كتب الأنبياء». (٤٢ : ٥١١).

«واعلم أن الله تعالى جعل الدين طريقاً من الدنيا إلى الآخرة، وجعل في قوام الدين صلحاً للدنيا والآخرة جميعاً. وذلك أن الدين له ظاهر وباطن وقوامه بها جميعاً. فمن الناس من لا يريد بتمسكه بالدين إلا صلاح الدنيا ومنافعها، فيحرض في أحكام الدين وشرعيته من الصلاة والصوم وما شاكلهما، ويرأى الناس وبذلك يطلب منافع الدنيا، فيكون في حفظه أحكام الدين قوام له، كما

فليـلـ: إن الله يـنـصـرـ هـذـاـ الـدـيـنـ بـأـقـوـامـ لـأـخـلـاقـ لـهـمـ. وـمـنـ النـاسـ مـنـ يـرـيدـ الدـنـيـاـ لـطـلـبـ الـآخـرـةـ وـصـلـاحـ الـمـعـادـ، فـهـمـ يـزـهـدـونـ فـيـ الدـنـيـاـ وـيـتـرـكـونـ الشـرـورـ، وـيـؤـدـونـ الـأـمـانـاتـ سـرـاـ وـإـلـاـنـاـ، وـيـعـالـمـونـ النـاسـ بـالـصـدـقـ... وـفـيـ ذـلـكـ صـلـاحـ أـمـرـ الدـنـيـاـ وـالـآخـرـةـ جـمـيـعـاـ». (٤٢ : ٤٩٢).

اعـلـمـ أـنـ اـعـقـادـاتـ النـاسـ كـثـيرـةـ لـاـ يـحـصـىـ عـدـدـهـاـ إـلـاـ اللهـ تـعـالـىـ، وـلـكـنـ لـاـ تـخـرـجـ كـلـهـاـ مـنـ ثـلـاثـةـ أـنـوـاعـ: فـمـنـهـاـ مـاـ يـصـلـحـ لـلـخـاصـ دـوـنـ الـعـامـ، وـمـنـهـاـ مـاـ لـلـعـامـ دـوـنـ الـخـاصـ، وـمـنـهـاـ مـاـ بـيـنـ الـخـاصـ وـالـعـامـ». (٤٢ : ٣ ، ٤٥٢). وـذـلـكـ بـحـسـبـ اـسـتـعـدـادـهـمـ لـفـهـمـ مـاـ يـلـقـىـ إـلـيـهـمـ:

«وـاعـلـمـ يـاـ أـخـيـ، أـيـدـكـ اللهـ وـيـابـانـاـ بـرـوحـ مـنـهـ، أـنـهـ لـاـ كـانـ الـعـقـلـاءـ مـتـقـاوـتـيـ الـدـرـجـاتـ فـيـ ذـكـاءـ نـفـوسـهـمـ، وـصـفـاءـ أـذـهـانـهـمـ وـجـوـدـةـ تـمـيـزـهـمـ، صـارـوـاـ أـيـضـاـ مـتـقـاوـتـيـ الـدـرـجـاتـ فـيـ الـعـلـومـ وـالـمـعـارـفـ. وـلـاـ كـانـ الـأـمـرـ كـمـاـ وـصـفـنـاـ، لـمـ يـكـنـ أـنـ يـخـاطـبـواـ بـصـرـيـحـ الـحـقـائـقـ خـطـابـاـ وـاحـدـاـ، إـلـاـ بـالـفـاظـ مـشـتـرـكـةـ الـمـعـانـيـ، لـيـحـمـلـ كـلـ ذـيـ لـبـ وـعـقـلـ وـتـمـيـزـ بـحـسـبـ طـاقـتـهـ وـاتـسـاعـهـ فـيـ الـمـعـارـفـ وـالـعـلـومـ، كـمـاـ ذـكـرـ اللهـ، جـلـ شـاـوـهـ، بـقـولـهـ عـلـىـ سـبـيلـ المـثـلـ: (أـنـزـلـ مـنـ السـمـاءـ مـاءـ فـسـالـتـ أـوـدـيـةـ بـقـدـرـهـاـ...)»<sup>(١)</sup> قالـ المـفـسـرـونـ مـعـنـيـ هـذـهـ الـآيـةـ وـتـأـوـيلـهـاـ أـنـهـ أـنـزـلـ الـقـرـآنـ مـنـ السـمـاءـ إـلـىـ الـأـرـضـ، كـمـاـ أـنـزـلـ الـمـطـرـ مـنـ الـغـيمـ، فـاـحـتـمـلـتـ الـقـلـوبـ مـنـ عـلـمـ الـقـرـآنـ بـحـسـبـ اـتـسـاعـهـ فـيـ الـمـعـارـفـ وـصـفـاءـ جـوـاهـرـ الـنـفـوسـ، كـمـاـ تـحـمـلـ الـأـوـدـيـةـ مـنـ سـيـلـ الـمـطـرـ بـحـسـبـ سـعـتـهـاـ وـجـرـيـانـهـاـ. ثـمـ اـفـهـمـ أـنـ لـفـظـ الـقـلـبـ لـيـسـ هـوـ قـطـعـةـ لـحـمـ صـنـوـبـرـيـ الشـكـلـ، الـمـعـلـقـةـ مـنـ الصـدرـ الـمـوـجـودـ فـيـ أـكـثـرـ الـحـيـوانـاتـ؛ وـلـيـسـ الـمـرـادـ مـنـ الـقـلـبـ هـنـاـ ذـاكـ، بـلـ مـرـادـ إـخـوـاتـناـ أـمـرـ وـرـاءـ ذـلـكـ وـهـيـ الـنـفـسـ». (٣٨ : ٣ ، ٢٩٩ - ٣٠٠).

مـنـ هـنـاـ فـيـ الـأـنـبـيـاءـ صـرـحـوـاـ لـلـخـواـصـ دـوـنـ اـسـتـخـدـامـ الرـمـوزـ، وـرـمـزـوـاـ لـلـعـوـامـ بـمـعـانـ مـحـتـمـلـةـ لـلـتـأـوـيلـ بـمـاـ تـقـهـمـهـاـ عـقـولـهـمـ وـتـقـبـلـهـاـ نـفـوسـهـمـ: «وـاعـلـمـ يـاـ أـخـيـ أـنـ الـأـنـبـيـاءـ يـسـتـعـمـلـوـنـ فـيـ خـطـابـهـمـ لـلـنـاسـ أـلـفـاظـ مـشـتـرـكـةـ الـمـعـانـيـ، لـكـيـماـ يـفـهـمـ كـلـ إـنـسـانـ بـحـسـبـ مـاـ يـحـتـمـلـ عـقـلـهـ، لـأـنـ الـمـسـتـعـمـينـ لـأـلـفـاظـهـمـ

١- سـوـرـةـ الرـعـدـ: الـآيـةـ ١٧.

وقراء تزييلات كتبهم متفاوتون في درجات عقولهم: فمنهم خاص، ومنهم عام، ومنهم بين ذلك. فالعامة يفهمون من تلك الألفاظ معاني، والخاصة يفهمون معاني أخرى أدق وألطف. وفي ذلك صلاح للجميع، لأنه قد قيل في الحكمة: كلموا الناس على قدر عقولهم. وقال المسيح، عليه السلام، للحواريين: لا تضيعوا الحكمة فتضيعوها عند غير أهلها، ولا تمنعوها أهلها فتظلموه». (٤٦ : ٤، ١٢٢). وأيضاً:

«وانما يستعمل صاحب النواميس هذه الألفاظ في تنزيله وخطبه لأن كلامه على العموم للناس: الخاص والعام. وفي المخاطبين: نساء وصبيان، وعلماء وجهاه، وعقلاء وأغبياء. ما بين ذلك إلا لكي يعقل ويُكمّل كل إنسان منهم معاني الفاظه بحسب فهمه وذكائه وصفاء جوهره، فلا يخلو أحد منهم من فائدته إذا سمعوا قراءة التنزيل. وهذا هو من أجل المعجزات في كتب الأنبياء، وخاصة القرآن منها. ومن أجل هذا قال النبي ﷺ: نزل القرآن على سبعة أحرف كلها شاف كاف. كل آية لها ظاهر وباطن». (٤٢ : ٣، ٤٨٨).

أيضاً:

«إذا تحققت هذه الآراء في نفس واضع الشريعة، وتصورها في فكرة كأنه يشاهد يقيناً لا شك فيه، دعا عند ذلك إليها أهل دعوته الذين أرسل إليهم، ويجتهد في إثباتهم ما قد اعتقده (وذلك) بالتصريح عنها للخواص من أهل دعوته في السر والإعلان، غير مرموز ولا مكتوم، ثم يشير إليها ويرمز عنها عند العوام بالألفاظ المشتركة، والمعاني المحتملة للتأويل بما يعقلها الجمهور وتقبلها نفوسهم. فمن فهم تلك المعاني وتصور حقيقة تلك الأمور التي أشار إليها واضع الشريعة، وتيقن بها، ودام بعد نصرتها مجتهداً في معاونته، محتملاً للضيم، صابراً في السر أو الضر طلباً لمرضاة الله تعالى، سماهم واضع الشريعة الصديقين والشهداء والصالحين... وإنما سماهم الشهداء لمشاهدتهم تلك الأمور الروحانية المفارقة للهيبولي، يعني به جنة الحياة ونعيمها، وسماهم الصديقين لتصديقهم لها بالطلب والاجتهاد...»

فاما من قصر فهمه عن معرفة تلك المعاني، وعن تصور تلك الأمور بحقائقها، فأقر بما أخبره واضع الشريعة، وصدقه على ما قال، وقام معه

بنصرته مجتهداً في معاونته، صابراً تحت أمره ونهيه، سماهم واضع الشريعة، المؤمنين، ومدحهم الله تعالى وأثنى عليهم من جهة إيمانهم بما أخبرهم، وتصديقهم له واجتهدوا به في نصرته ومعاونته فقال: (وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ...)<sup>(١)</sup>. وأما من أقر بلسانه وشك فيما قال بقلبه، سماهم المسلمين، وذمهم الله تعالى قال: (قَاتَلَ الْأَعْرَابُ آمَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا...)<sup>(٢)</sup> (٤٧: ٤، ١٢٢).

والناجون من أسر الطبيعة المرشحون للرتبة الملائكية هم أهل الباطن الذين وفقو لفهم معاني الكتب الإلهية وأسرار موضوعات الشريعة. أما أهل الظاهر فلعلهم ينجون بشفاعة أهل الباطن:

«واعلم أن للكتب الإلهية تزيلات ظاهرة، وهي الألفاظ المقرءة المسموعة، ولها تأويلات خفية باطنية... وفي استعمال أحكامها الظاهرة صلاح للمستعملين في دنياهم، وفي معرفة أسرارها الخفية صلاح لهم في أمر معادهم وآخريهم. فمن وفق لفهم معاني الكتب الإلهية، وأرشد إلى معرفة أسرار موضوعات الشريعة، واجتهد في العمل بالسُّنَّة الحسنة والسير بسيرته العادلة، فإن تلك النفوس هي التي إذا فارقت الجسد ارتفعت إلى رتبة الملائكة التي هي جنات لها، وهي ثمانية مراتب، وفازت ونجت من الهيولي ذي الثلاث الشعب التي هي الطول والعرض والعمق... ومن لم يُرشد لفهم تلك المعاني ولا معرفة تلك الأسرار، ولكن وُفق للعمل بسنته العادلة وأحكامه الظاهرة، فإن تلك النفوس عند مفارقتها الجسد تبقى محفوظة على صورة الإنسانية التي هي الصراط المستقيم إلى أن يتضيق لها الجواز على الصراط المستقيم»<sup>(٣)</sup>. (٤٧: ٤، ١٢٨).

١- سورة التوبه: الآية ٧٢.

٢- سورة الحجرات: الآية ١٤.

٣- على الرغم من غموض موقف الإخوان من مسألة عودة النفس الإنسانية للتناسخ في أجساد بشرية حتى تستكمل معارفها وتصبح مهيأة للانبعاث، فإن هذا المقطع الأخير لا يمكن فهمه إلا على ضوء معتقد التناسخ هذا، ولربما كان هذا معنى استشهادهم بآلية الكربمة من سورة النساء (٥٦): (كُلُّمَا نَضَجَتْ جَلُودُهُمْ بِذَلِكَاهُمْ جَلُودًا غَيْرُهُ). أي البستانهم صورة إنسانية أخرى.

وأيضاً:

«فقد بینا أن خیر صناعة تبلغ إليها طاقة البشر وضع الناموس الإلهي... فاجتهد يا أخي في معرفة أسراره، لعل نفسك تتبه من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، وتحيا بروح المعارف العقلية، فتعيش بعيش العلماء الريانيين، وتثال نعيم عالم الروحانيين في جوار الملائكة المقربين مخلداً أبداً الآبدين، فإن لم يستولك ذلك فكن خادماً في الناموس بحفظ أحكامه والقيام بحدوده، لعلك تجو بشفاعة أهله من بحر المبولي وأسر الطبيعة وهاوية عالم الأجسام، بالكون والفساد ذوي الآلام».

(٨: ٢٩٥).

إن ثنائية الظاهر والباطن في الدين تجعل من تأويل النص الديني ضرورة لا غنى عنها، لأن غرض واضعي النواميس الإلهية بعيد الغور، وقد جاؤوا بكلام محتمل للمعاني لفهم كل طبقة من الناس منه على قدر مبلغها من العلوم: «واعلم أن الحق هو غاية ليست وراءها نهاية، ولكن دونها أمور متشابهة مشكلة. واعلم أن الألفاظ محتملة للمعاني، والأوهام تذهب في طلبها كل مذهب. فينبغي لك إذا سمعت لفظة محتملة للمعاني ألا تحكم عليها حُكماً دون أن تتبعين بعقلك كل المعاني التي تحتملها تلك اللفظة، لعلك تفهم الفرض الأقصى الذي هو الصواب، وتبلغ الغاية القصوى التي هي الحق».

واعلم أن غرض واضعي النواميس الإلهية بعيد الغور جداً في أحكام النواميس، لا يتصور لك في أول وهلة، ولكن بعد النظر الشافي والبحث الشديد».

(٤٦: ٧٨).

ففي النص الديني إشارات ورموز مثل:

«سبب بدء كون العالم بعد أن لم يكن، ووقوع النفس وغرورها وخلق آدم الأول وسبب عصيانه، وحديث الملائكة وسجودهم لأدم، وقصة إبليس والجان واستكباره عن السجود، وشجرة الخلد والملك الذي لا يبلى، وسببأخذ الميثاق إلى ذرية آدم، وأخبار القيامة والنفح في الصور والبعث والنشور والحساب، وفصل القضاء، والجواز على الصراط، وزيارة الرب تبارك وتعالى، وما شاكل هذا من الأخبار المذكورة في كتب الأنبياء، صلوات الله عليهم، وما حقائق معانيها. لأن في

الناس أقواماً عقلاً مميزاً متفاسفين، إذا فكروا في هذه الأشياء وقاوها  
بعقولهم لا تتصور لهم معانها الحقيقية، وإذا حملوها على ما يدل عليه ظاهر الفاظ  
التزيل لا تقبله عقولهم، فيقعون عند ذلك في الشكوك والحيرة، وإذا طالت تلك  
الحيرة بهم أنكروها بقلوبهم، وإن كانوا لا يظهرون ذلك باللسان مخافة السيف.

وفي الناس أقواماً دونهم في العلم والتميز يؤمنون ويعلمون أنها الحق، وأقواماً  
آخرون يأخذونها تقليداً ولا يتقنون فيها. وفي الناس طائفة إذا سمعوا مثل هذه  
السائل نفرت نفوسهم منها واشماروا عن ذكرها، وينسبون المتكلم أو السائل عنها  
إلى الكفر والزندة والتکلف لما لا ينبغي... وفي الناس طائفة إذا سمعوا مثل هذه  
السائل تطافت هم نفوسهم إلى أجوبتها ورغبت في معرفة معانها، فإذا سمعوا  
الجواب عنها قبلتها بلا حجة ولا برهان، ولكن على التقليد. أولئك قوم نفوسهم  
سليمة بعد لم تتعرج بالأراء الفاسدة ولم تستغرق بعد في نوم الجهالة، فيحتاج  
المذكور إلى أن يسلك بهم طريقة التعليم إلى التدريج. وفي الناس طائفة من أهل العلم  
قد نظروا في بعض العلوم وأقرروا بعض كتب الحكماء... قد تكلموا في مثل هذه  
السائل وأجابوا عنها بجوابات مختلفة، ولم يتتفقوا على شيء واحد ولا صح لهم فيها  
رأي واحد، بل وقفت بينهم في ذلك منازعات ومناقضات. كل ذلك لأنهم لم يكن  
لهم أصل واحد صحيح ولا قياس واحد مستوي يمكن أن يُحاب به عن هذه المسائل...  
... ونحن لا نرخص لأحد بالنظر في مثل هذه الأشياء ولا السؤال عنها إلا بعد  
تهذيب نفسه بمثل ما قلناه ووصفناه... فمن أجل هذا وجب على الحكماء، إذا  
أرادوا فتح باب الحكمة للمتعلمين<sup>(١)</sup> وكشف الأسرار للمربيين، أن يروضوهم  
أولاً، وبهذبوا نفوسهم بالتأديب، كيما تصفو نفوسهم وتظهر أخلاقهم، لأن  
الحكمة كالعروس تريد لها مجلساً خالياً فإنها من كنوز الآخرة، وإن الحكماء  
إذا لم يفعلوا ما هو واجب في الحكمة من رياضة المتعلمين قبل أن يكشف لهم أسرار  
الحكمة، فيكون مثله في ذلك كمثل حاجب ملك أذن لقوم بله بالدخول على الملك  
من غير تأديب ولا ترتيب».

١- وردت في النص: للمتعلمين وأعتقد بوجود خطأ في النسخ أو خطأ مطبعي

وللإخوان من التأويل موقف انتزالي يقوم على تحكيم العقل في فهم النص الديني ورد المتشابه منه إلى المحكم. فالمؤولون هم أهل العقل الراسخون في العلم، والإخوان يقرؤون الآية ٧ من سورة آل عمران على الشكل التالي: (...وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ. يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدَ رَبِّنَا...)<sup>(١)</sup> فالواو قبل كلمة «الراسخون» هي واو العطف، والذي يعرف تأويل الآيات المتشابهات هو الله والراسخون في العلم، الذين يقولون: آمنا به.. الآية. وكما أوردنا من أقوالهم في موضع سابق، فإن: «أفضل الإنسان هم العقلاة، وأخيار العقلاة هم العلماء، وأعلى العلماء درجة وأرفعهم منزلة هم الأنبياء، عليهم السلام، ثم بعدهم في الرتبة الفلسفية الحكماء». (٤٧ : ٤). (١٢٤).

فالعقل هو الرئيس، والهادي والمرشد للفضلاء من خلق الله: «ونحن قد رضينا بالرئيس على جماعة إخواننا، والحكم بيننا، العقل الذي جعله الله تعالى رئيساً على الفضلاء من خلقه الذين هم تحت الأمر والنهي، ورضينا بموجبات قضيائاه على الشرائط التي ذكرناها في رسائلنا وأوصينا بها إخواننا». (٤٧ : ٤). وأيضاً: «واعلم أن العقلاة الأخيار إذا انضاف إلى عقولهم القوة بواضع الشريعة، فليس يحتاجون إلى رئيس يرثسم ويأمرهم وينهاهم ويزجرهم ويحكم عليهم، لأن العقل والقدرة لواضع الناموس يقومان مقام الرئيس الإمام. فهلم بما آيها الأخ أن نفتدي سنة الشريعة ونجعلها إماماً لنا فيما عزماً عليه». (٤٧ : ٤). (١٣٧).

من هنا يلجأ الإخوان إلى ذكر العقل والعقلاة وحكم العقل عندما يلجؤون إلى التأويل:

«ومن الآراء الفاسدة أيضاً أنه يرى بأن أهل الجنة أجسادهم لحمية وأجسامهم طبيعية مثل أجساد أبناء الدنيا، قابلة للتغير والاستحالة، متعرضة للآفات. فإذا تأمل ما وصف الله تعالى في صفات أهل الجنة، (أنهم) لا يمسهم فيها نصب، ولا يذوقون فيها الموت إلا الموتى الأولى، وأنهم خالدون، وما شاكل هذه الأوصاف المذكورة في القرآن، التي لا تليق بالأجساد اللحمية والأجسام الطبيعية. واعلم أنه

١- سورة آل عمران: الآية ٧.

لا يليق بالعقلاء أن يعتقدواها فضلاً عن عقول الحكماء، بل النساء والجهال والصبيان جيد لهم، فإن هذا الرأي يليق بإفهامهم ويصلح لهم... وأما من رزقه الله قليلاً من التمييز والعقل والفهم ونظر في علوم الحكماء، فإن هذا الرأي لا يصلح له ولا يليق به، لأنه إذا عرضه على عقله، أنكره عليه». (٤٢: ٣، ٥٢٨).

ومن تأويل الكتاب ما يمكن توضيحه للعامة، ومنه ما يجب أن يبقى وقفاً على الخاصة، لأن عقول العامة لا تحتمل فهم ذلك:

«لأن أكثر كلام الله تعالى وكلام أنبيائه وأقاويل الحكماء رموز لسر من الأسرار مخفياً عن الأشرار، وما يعلمها إلا الله تعالى والراسخون في العلم. وذلك أن القلوب والخواطر ما كانت تحمل فهم معانى ذلك. ولهذا قال عليه الصلاة والسلام: كلموا الناس على قد عقولهم. و (قال): إفشاء سر الربوبية كفر. وأما الخواص من الحكماء الذين هم الراسخون في العلم، فهم لا يحتاجون إلى زيادة بيان، إذ هم مطلعون على حقائق جميع الأسرار والرموزات». (٢٢: ٢، ٣٤٢).

وقد جاءت معظم تأويلات إخوان الصفاء، مما عرضنا له في شايا هذا الكتاب، في اتفاق مع حكم العقل ومع ما بينت لهم علومهم أنه الحق. وهم غالباً ما يعطون المصطلح الواحد لفظاً شرعاً ولفظاً عقلياً فلسفياً.

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الطبيعة إنما هي قوة من قوى النفس الكلية، منبثة منها في جميع الأجسام التي دون فلك القمر، سارية في جميع أجزائها كلها، تسمى باللفظ الشرعي الملائكة الموكلين بحفظ العالم وتدبير الخليقة بإذن الله، وتسمى باللفظ الفلسفي قوى طبيعية». (١٨: ٢، ٦٣). وأيضاً:

«واعلم يا أخي بأن قوى النفس الكلية الفلكية البسيطة التي ذكرنا أنها تعمل أجناس النبات وأنواعها، هي التي ذكرت في كتب الأنبياء، عليهم السلام، أنها ملائكة الله وجنوده الموكلون بها، وذكر أنه قد ورد في الأخبار المتواترة أن مع كل ورقة وثمرة وحبة تخرجها الأرض من النبات ملكاً موكلاً يربيها وينشئها ويحفظها من الآفات...» (٢١: ٢، ١٥٦). وأيضاً:

«واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن النبات مصنوعات ظاهرة جلية لا تخفي، ولكن صانعها وعلتها باطننة خفية محتجبة عن إدراك

الأبصار لها، وهي التي يسميها الفلسفه القوى الطبيعية، ويسميهما الناموس الملائكة وجنود الله الموكلين بتربيه النبات وتوليد الحيوانات وتكوين المعادن، ونحن نسميهما النفوس الجرثيمية. والعبارات مختلفة والمعنى واحد. وإنما نسبت الفلسفه والحكماء هذه المصنوعات إلى القوى الطبيعية، و(نسبها) صاحب الشرع إلى الملائكة، ولم ينسبها إلى الله تعالى، لأنه يُجل الباري، جل شوأه، عن مباشرة الأجسام الطبيعية والحركات الجرمانية والأعمال الجسدانية، كما يُجل الملوك والساسة والرؤساء عن مباشرة الأفعال بأنفسها، وإن كانت تُنسب إليها على سبيل الأمر بها والإرادة لها، كما يُقال: بنى الاسكندر السد، وبني سليمان مسجد إيليا (= القدس)، وبني المنصور مدينة السلام». (٢١: ١٥٢-١٥٣).

ومن أمثلة التأويل العقلاني ما أوردوه في الآية الكريمة: (وَتَرَى الْمَلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ...)<sup>(١)</sup> فقالوا: «واعلم يا أخي أن الملائكة الحافين بالعرش هم حملة العرش، وهي الكواكب الثابتة الحافنة بالفلك التاسع (فلك الكواكب الثابتة) من داخله، كما يحف الحاج بالبيت في طوافهم من خارجه. فهم يسبحون بحمد ربهم، كما قال: (وَمَا مِنَ إِلَّهٍ مَّقَامٌ مَّعْلُومٌ) وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ<sup>(٢)</sup> ويزمرون ويقررون بأن من وراء مراتبهم ومقاماتهم أمرؤا آخرى هي أشرف وأعلى، يقصّر علمهم عنها، ويقف فهمهم دونها». (٢٠: ٢-١٤٢).

وقد رأينا في فصل ارتقاء النفس، كيف فسر الإخوان الصراط المستقيم بأنه الصورة الإنسانية التي تسير عليها النفس في آخر ارتقائها، وهي الصراط المنتصب في مقابل الصراط المنقوص الذي هو صورة النبات، والصراط المنقوص الذي هو صورة الحيوان. كما عرضنا لنماذج من تأويلاتهم في الجنة والنار والحساب والحضر وغيرها، في فصل الآخرة والنشأة الثانية، بما لا ضرورة لتكراره هنا.

١- سورة الزمر: الآية ٧٥.

٢- سورة الصافات: الآيات ١٦٤-١٦٦.

## الإسلام الكوني:

لما كان مذهب الإخوان «يستفرق المذاهب كلها ويجمع العلوم جميعها». وكانت آراؤهم مستمدة من الموروث الإنساني بكماله «من الكتب المصنفة على السنة الحكماء والفلسفه... والكتب المنزلة التي جاء بها الأنبياء.. والكتب الطبيعية... والكتب الإلهية»، على ما قالوه في الرسالة (٤٥، ٤)، فإن مذهبهم هو إسلام كوني شمولي لا يدعى احتكار الحقيقة المطلقة، ولا يُسمّي المذاهب الأخرى باعتبارها ضللاً وغيّاً وبعداً عن جادة الحق. وما اختلف المذاهب إلا من قبيل دخول الشبهة عليها، فإذا زالت الشبهات زالت الاختلافات وتبيّنت لنا الوحدة الجوهرية للأديان. قد يكون الإسلام بالنسبة للإخوان أفضل الطرق الموصولة إلى الله وأقربها، ولكنه ليس الطريق الوحيد المقبول، وقد عرضت له الشبهات مثلاً عرضت للأديان الأخرى، بسبب التعصب وضيق الأفق والوقوف عند حرفية النص المقدس:

«فأعلم أن الحق في كل دين موجود، وعلى كل لسان جار، وأن الشبهة دخولها على كل إنسان جائز ممكن. فاجتهد يا أخي أن تبين الحق لكل صاحب دين ومذهب مما هو في يده، أو مما هو متمسك به، وتكشف عنه الشبهة التي دخلت عليه إن كنت تحسن هذه الصناعة، وإلا فلا تتعاطاها ولا تدعها إن كنت لا تحسنها. ولا تمسك بما أنت عليه الآن من دينك ومذهبك، واطلب خيراً منه، فإن وجدت لا يسعك الوقوف على الأدون، ولكن واجب عليك الأخذ بالأخير الأفضل والانتقال إليه. ولا تشغلنَّ بذكر عيوب مذاهب الناس، ولكن انظر هل لك مذهب بلا عيب». (٤٢: ٣).

لهذا ينبذ الإخوان التعصب البغيض، ويدعون لافتتاح المذاهب على بعضها والإفادة من بعضها بعضاً، لأن في كل مذهب جانب من جوانب الحق: «وبالجملة، ينبغي لإخواننا، أيدهم الله تعالى، أن لا يعادوا علماء من العلوم، أو يهجروا كتاباً من الكتب، ولا يتغصبو على مذهب من المذاهب». (٤١: ٤، ٤٥). «وأعلم أيها الأخ أنا لا نعادي علماء من العلوم، ولا نتعصب على مذهب من المذاهب، ولا نهجر كتاباً من كتب الحكماء والفلسفه مما وضعوه وألفوه في فنون العلم،

وما استخرجوه بعقولهم وتفحصهم من لطيف المعانى. وأما معتمدنا ومعوننا وبناء أمرنا فعلى كتب الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين، وما جاؤوا به من التزيل». (٤٨: ٤، ١٦٧). «... ثم اعلم أنه ينبغي لمن يريد أن يعرف حقائق الأشياء أن يبحث أولاً عن علل الموجودات وأسباب المخلوقات، وأن يكون له قلب فارغ من الهموم والغموم والأمور الدنيوية... ويكون غير متغصب لمذهب أو على مذهب، لأن العصبية هي الهوى، والهوى يعمي عين العقل وينهى عن إدراك الحقائق، ويعمى النفس البصيرة عن تصور الأشياء بحقائقها». (٤٠: ٢، ٣٧٦).

والأنبياء لا يختلفون في ما جاؤوا به من معتقدات على الرغم من اختلاف شرائعهم باختلاف الأزمنة والأمكنة:

«ثم اعلم أن الأنبياء، عليهم السلام، لا يختلفون فيما يعتقدون من الدين سراً وعلانية، ولا في شيء منه البتة، كما قال تعالى: (...أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ...)»<sup>(١)</sup> وقد بيّنا أنها اشتا عشرة خصلة يعتقدها الأنبياء وأصحاب النواميس الإلهية أجمعون لا يختلفون فيها، كما بيّنا في رسالة النواميس.

وأما الشرائع التي هي أوامر ونواه وأحكام وحدود وسنن. فهم فيها مختلفون، كما قال تعالى: (...إِكْلُ جَعْلَنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جَاءَ...)»<sup>(٢)</sup> وقال: (...إِكْلُ أُمَّةً جَعْلَنَا مِنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ...)»<sup>(٣)</sup>

ثم اعلم أن اختلاف الشرائع ليس بضار إذا كان الدين واحداً... لأن أوامر أصحاب النواميس ونواهيهم مماثلة لأمر الطبيب الرفيق الشفيف فيما أمر العليل من الحمية... وفيما يرى ويأمر له. فمن أجل هذا اختلفت شرائع الأنبياء... لأنهم أطباء النفوس ومنجموها... فقد تعرض للنفوس من أهل كل زمان أمراض وأعلال مختلفة من الأخلاق الوديئه والعادات الجائرة والأراء الفاسدة من الجهالات المتراكمة، كما يعرض للأجساد من الأمراض والأعلال من تغيرات الزمان والأهوية والأغذية، فبحسب ذلك يجب أن يكون اختلاف علاجات الأطباء ومداواتهم.

١- سورة الشورى: الآية ١٣.

٢- سورة الماندة: الآية ٤٨.

٣- سورة الحج: الآية ٦٧.

فهكذا شرائع الأنبياء واختلاف سننهم بحسب أهل كل زمان وما يليق بهم أمّة أمّة، وقرناً قرناً، مثل شريعة نوح، عليه السلام، في زمانه، وشريعة إبراهيم، عليه السلام، بعده في زمان آخر وقوم آخرين، وشريعة موسى... وشريعة المسيح... وشريعة سيد الأنبياء محمد عليه الصلاة والسلام... فهؤلاء كلهم دينهم واحد وإن كانت شرائعهم مختلفة». (٤٢ : ٤٨٦).

طريق الخلاص مفتوح أمام جميع الأديان وليس حكراً على المسلمين وحدهم، والإخوان عندما يذكرون العابدين التائبين، لا يشيرون إلى المساجد وحدها كأماكن للعبادة، وإنما يشيرون إلى الهياكل والمساجد والبيع، أي إلى أماكن العبادة لدى جميع الأديان. ومن ذلك قولهم الذي اقتبسناه في موضع سابق: «إن أحق النقوس الإنسانية أن تستقل إلى رتبة الملائكة، هي النقوس المتعوبة في التعبد، المنقادة لأحكام الشريعة، الخادمة في الهياكل والمساجد والبيع، والصلوات والصوم والقرابين والدعاء والتائه، كما ذكر الله تعالى بقوله: (إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالْتَّصَارَى وَالصَّابِئَى مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ...)»

إن هذه الآية من سورة البقرة، التي يستشهد بها الإخوان هنا واضحة الدلالـة: فأهل الأديان السماوية، وكل من آمن بالله واليوم الآخر، لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. وعلى ما ورد في سورة البقرة، الآية ٦٢: (...فَلَمَّا أَجْرَهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ...)

لهذا يذم الإخوان افتتان أهل الشرائع المختلفة وتکفير بعضهم بعضاً وهدر دم بعضهم بعضاً، ويعلنون أن مذهبهم هو مذهب الرحمة والشفقة لكل الناس: «...فَبَنَّ مِنَ النَّاسِ مِنْ يَرَى وَيَعْتَقِدُ فِي دِينِهِ وَمِذْهَبِهِ أَنَّهُ حَلَالَ لَهُ سَفْكُ دَمِ كُلِّ مُخَالِفٍ لَهُ فِي مِذْهَبِهِ، مُثْلِ الْيَهُودَ وَالْخَوارِجَ، وَكُلِّ مَنْ يَكْفُرُ بِالرَّبِّ. وَمِنَ النَّاسِ مِنْ يَرَى وَيَعْتَقِدُ فِي دِينِهِ وَمِذْهَبِهِ الرَّحْمَةُ وَالشَّفَقَةُ لِلنَّاسِ كُلِّهِمْ، وَيَرْثِي لِلْمُذْنَبِينَ وَيَسْتَغْفِرُ لَهُمْ، وَيَتَحَنَّنُ عَلَى كُلِّ ذِي رُوحٍ مِنَ الْحَيَاةِ، وَيَرِيدُ الصَّالِحَاتِ لِلْكُلِّ. وَهَذَا مِذْهَبُ الْأَبْرَارِ وَالْزَّهَادِ وَالصَّالِحِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، وَهَذَا مِذْهَبُ إِخْوَانَنَا الْكَرَامَ (إخوان الصفاء)». (٤٥ : ٤٤).

---

١- سورة البقرة: الآية ٦٢.

وأيضاً:

«إِذَا تَأْمَلْتِ فِي أُمُورِ الدُّنْيَا وَجَدْتَهَا كَدَاراً قَدْ مَلَأَتْ أَجْنَاسَ حِيَوَانَاتٍ تَعَادِي  
بَعْضَهَا بَعْضًا عَدَاوَةً طَبِيعِيَّةً... كَعَدَاوَةِ الْبُومِ وَالْغَرَبَانِ، وَعَدَاوَةِ الْكَلْبِ وَالسَّنَانِيرِ...  
فَهُكُذا أُمُورُ الدُّنْيَا وَأَهْلُهَا، الْأَشْرَارُ أَعْدَاءُ الْأَخْيَارِ، وَالْفَقَرَاءُ أَعْدَاءُ الْأَغْنِيَاءِ  
يَتَمْنَوْنَ لَهُمُ الْمَصَابِ، وَإِذَا قَدَمُوا عَلَى شَيْءٍ مِّنْ أَمْوَالِهِمْ أَخْذُوهُ وَنَهْبُوهُ. وَكَذَلِكَ أَهْلُ  
الشَّرَائِعِ الْمُخْتَلِفةِ يَقْتَلُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَيَلْعَنُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، كَمَا يَفْعَلُ التَّوَاصِبُ  
وَالرَّوَافِضُ وَالْجَبَرِيَّةُ وَالْقَدْرِيَّةُ وَالْخَوارِجُ وَالْأَشَاعِرَةُ، وَغَيْرُ ذَلِكِ. وَكَذَلِكَ فِي الْمَلَةِ  
الْعَبَرَانِيَّةِ مُثْلُ الْعَيْنِيَّةِ وَالسَّمْعِيَّةِ، وَفِي الْمَلَةِ السُّرِيَّانِيَّةِ كَالنَّسْطَرُورِيَّةِ وَالْيَعْقُوبِيَّةِ  
وَمَا بَيْنَهُمَا مِنَ الْخَلَافِ. وَكَذَلِكَ فِي الْمَلَةِ الصَّابِيَّةِ... ثُمَّ اعْلَمُ أَنَّهُ لَا يُصْلِحُ بَيْنَ أَهْلِ  
الْدِيَانَاتِ وَلَا يُؤْلِفُ بَيْنَ الْمُتَعَادِيَّاتِ... إِلَّا الْمَعْرِفَةُ بِالْحَقِّ الَّذِي يَجْمِعُهُمْ عَلَى كَلِمَةِ  
الْتَّقْوِيَّةِ». (٢١: ١٦٠ - ١٦١).

ولإيضاح مذهبهم المتسامح البعيد عن الهوى والتعصب، يورد الإخوان الحوار

التالي:

«فَهَذِهِ مَحَاوِرَاتٌ جَرِتْ بَيْنَ رَجُلَيْنِ، أَحدهُمَا مِنْ أُولَئِكَ الَّذِينَ تَعَالَى وَعَبَادُهُمْ  
الصَّالِحِينَ الَّذِينَ نَجَاهُمُ اللَّهُ مِنْ نَارِ جَهَنَّمِ... وَالآخَرُ مِنْ الْمَاكِينِ الْمَعْذَبِينَ فِيهَا  
بِأَلْوَانِ الْعَذَابِ.

قال الناجي للهالك: كيف أصبحت يا فلان؟

قال: أصبحت في نعمة من الله، طالباً للزيادة راغباً فيها حريصاً على جمعها،  
ناصرًا للدين الله، معادياً لأعداء الله، محارباً لهم.

قال الناجي: ومن أعداء الله هؤلاء؟

قال: كل من خالفني في مذهبي واعتقادي.

قال: وإن كان من أهل لا إله إلا الله؟

قال: نعم.

قال: إن ظفرت بهم ماذا تفعل بهم؟

قال: أدعوهُمْ إِلَى مَذَهَبِي وَاعْتِقَادِي وَرَأِيِّي.

قال: فإن لم يقبلوا منك؟

قال: أقاتلهم واستحل دماءهم وأموالهم، وأسببي ذراريهم.

قال: فإن لم تقدر عليهم ماداً تفعل؟

قال: أدعو عليهم ليلاً ونهاراً، وألعنهم في الصلاة، كل ذلك تقرباً إلى الله تعالى.

قال: فهل تعلم أنك إذا دعوت عليهم ولعنتهم يصيّبهم شيء؟

قال: لا أدرى! ولكن إذا فعلت ما وصفت لك، وجدت لقلبي راحة، ولنفسى

لذة، ولصدرى شفاء.

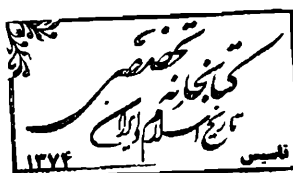
قال له الناجي: أتدرى لم ذلك؟

قال: لا، ولكن قل أنت.

قال: لأنك مريض النفس، معذب القلب، معاقب الروح. لأن اللذة هي خروج من الآلام. ثم أعلم أنك محبوس في طبقة من طبقات جهنم، وهي الحطمة نار الله الموقدة التي تطلع على الأفئدة، إلى أن تخلص منها وتتجوّل نفسك من عذابها، إذا لقيت الله عز وجل كما وعد بقوله: (تَمْ نَجْعِي الَّذِينَ اتَّقُوا وَتَنْدَرُ الظَّالَمِينَ فِيهَا جِثْيَاً) <sup>(١)</sup> ثم قال الهايك للناجي: أخبرني أنت عن رأيك ومذهبك وحال نفسك كيف هي؟

قال: نعم. أما أنا فإني أرى أنني قد أصبحت في نعمة من الله واحسان لا أحصي عددها، ولا أؤدي شكرها، راضياً بما قسم الله لي وقدر، صابراً لأحكامه، لا أريد لأحد من الخلق سوءاً، ولا أضمر لهم دغلاً، ولا أنوي لهم شراً. نفسي في راحة، وقلبي في فسحة، والخلق من جهتي في أمان. أسلمت لربى مذهبى، ودينى دين إبراهيم عليه السلام، أقول كما قال: (...فَمَنْ تَبَعَنِي فَإِنَّهُ مِنِي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ) <sup>(٢)</sup> (إِنْ تَعْذِبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ) <sup>(٣)</sup> (٢٨: ٣٢-٣١).

ويورد الإخوان أيضاً هذه الحكاية التي تحمل في ثياتها نقداً لاذعاً للتعصب وضيق الأفق اليهوديين، على الرغم من أنهم استشهدوا بها في حديثهم عن الأخلاق. وبطلا الحكاية يهودي متغصّب يرى أن بقية البشر من غير اليهود على ضلال،



١- سورة مریم: الآية ٧٢.

٢- سورة إبراهيم: الآية ٣٦.

٣- سورة المائدۃ: الآية ١١٨.

ويحلل سفك دمائهم، ومجوسي متسامح يؤمن بآله أعلى للبشر يريد الخير لـ كل إنسان:

« جاء في الخبر أن رجلين اصطحبا في بعض الأسفار، أحدهما مجوسى من أهل كرمان، والآخر يهودي من أهل أصفهان. وكان المجوسى راكباً على بغلة عليها كل ما يحتاج إليه المسافر في سفره من الزاد والنفقة والأثاث، فهو يسير مرفهاً، واليهودي كان ماشياً ليس معه زاد ولا نفقة. فبينما هما يتقدثان، إذ قال المجوسى لليهودي: ما مذهبك واعتقادك يا خوشاك؟ قال اليهودي: اعتقادى أن في هذه السماء إليها هو إلى الله بنى إسرائيل؛ وأنا أعبده وأساله وأطلب إليه ومنه سعة الرزق، وطول العمر... أريد منه الخير لنفسي ولمن يواافقني في ديني ومذهبى، ولا أفكر فيما يخالفنى في ديني ومذهبى، بل أرى وأعتمد أن من يخالفنى في ديني ومذهبى، فحلال لي دمه وما له، وحرام على نصرته أو نصيحته أو معاونته أو الرحمة أو الشفقة عليه. ثم قال للمجوسى: قد أخبرتك عن مذهبك واعتقادي لما سألتني عنه، فأخبرنى يا مغا أنت أيضاً عن مذهبك واعتقادك.

قال المجوسى: أما اعتقادى ورأى فهـو أني أريد الخير لنفسي ولأبناء جنسى كلهم، ولا أريد لأحد سوءاً، لا من كان على ديني ويوافقنى، ولا من يخالفنى ويضادنى في مذهبى. فقال اليهودي له: وإن ظلمك وتعدى عليك؟ قال: نعم، لأنى أعلم أن في هذه السماء إليها خيراً فاضلاً عادلاً حكيمًا لا تخفى عليه خافية في أمر خلقه، وهو يُجازى المحسنين بإحسانهم، ويكافئ المسيئين على إساءتهم. فقال اليهودي للمجوسى: فلست أراك تتصرّف بمذهبك وتحقق اعتقادك. فقال المجوسى: وكيف ذلك؟ قال: لأنى من أبناء جنسك، وأنـت تراني أمشي متعوباً جائعاً، وأنـت راكب شبعان مترفة. قال: صدقت، وماذا تـريـد؟ قال: أطعـمنـي وأحملـتـي ساعـة لـاستـرـيعـ قدـ أـعـيـتـ. فـنـزـلـ المجـوسـىـ عنـ بـغـلـتـهـ، وـفـتـحـ لـهـ سـفـرـتـهـ، فـأـطـعـمـهـ حـتـىـ أـشـبـعـهـ، ثـمـ أـرـكـبـهـ وـمـشـىـ مـعـهـ ساعـةـ يـتـقدـثانـ. فـلـماـ تـمـكـنـ اليـهـودـيـ منـ الرـكـوبـ وـعـلـمـ أـنـ المجـوسـىـ قدـ أـعـيـتـ، حـرـكـ الـبـغـلـةـ وـسـبـقـهـ، وـجـعـلـ المجـوسـىـ يـمـشـىـ فلاـ يـلـحـقـهـ، فـنـادـاهـ: ياـ خـوشـاكـ، قـفـ لـيـ وـانـزلـ فـقـدـ أـعـيـتـ. فـقـالـ لـهـ اليـهـودـيـ: أـلـيـسـ قدـ أـخـبـرـتـكـ عنـ مـذـهـبـيـ ياـ مـغاـ وـخـبـرـتـنـيـ عنـ مـذـهـبـكـ وـنـصـرـتـهـ وـحـقـقـتـهـ، وـأـنـاـ أـيـضاـ أـرـيدـ

أن أنصر مذهبي وأحقق اعتقادي؛ وجعل يُجري البغة والمجوسى في أثره يعدو ويقول:  
ويحك يا خوشاك، قف لي قليلاً واحملنى معك، ولا تتركنى في هذه البرية تأكلنى  
السباع وأموت جوعاً وعطشاً، وارحمني كما رحمتك. وجعل اليهودي لا يفكري في  
ندائه ولا يلوى عليه حتى مضى وغاب عن بصره.

فَلَمَّا يَئِسَ الْمَجُوسُ مِنْهُ وَأَشْرَفَ عَلَى الْمَلَكِ، تَذَكَّرَ تَمَامًا اعتقاده،  
وَمَا وَصَفَ لَهُ بَأْنَ في السَّمَاءِ إِلَّا خَبِيرًا فَاضْلًا عَالَمًا عَادِلًا لَا يَخْفَى عَلَيْهِ مِنْ أَمْرٍ  
خَلْقَهُ خَافِيَةً، فَرَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ: يَا إِلَهِي، قَدْ عَلِمْتَ أَنِّي قَدْ اعْتَقَدْتُ  
مَذْهَبًا وَنَصْرَتُهُ وَحَقْقَتُهُ، وَوَصَفْتُكَ بِمَا سَمِعْتُ وَعَلِمْتُ وَتَحْقَقْتُ، فَحَقَّ عِنْدَ  
الْيَهُودِيِّ خَوْشَاكَ مَا وَصَفْتُكَ بِهِ لَيَعْلَمُ حَقْيَقَةً مَا قَلَّتْ. فَمَا مَشَى الْمَجُوسُ إِلَّا قَلِيلًا  
حَتَّى رَأَى الْيَهُودِيَّ وَقَدْ رَمَتْ بِهِ الْبَغْلَةُ فَانْدَفَعَ عَنْهُ، وَهِيَ وَاقْفَةٌ بِالْبَعْدِ مِنْهُ تَتَنَظَّرُ  
صَاحِبَهَا. فَلَمَّا لَحِقَ الْمَجُوسَ بِغَلَّةِ رَكْبَهَا وَمَضَى لِسَبِيلِهِ، وَتَرَكَ الْيَهُودِيَّ يَقْاسِي  
الْجَهَدَ وَيَعْالِجُ كَرْبَ الْمَوْتِ. فَنَادَاهُ الْيَهُودِيُّ: يَا مَفَا، ارْحَمْنِي وَاحْمِلْنِي  
وَلَا تَتَرَكْنِي... وَحَقَّ مَذْهَبُكَ وَانْصَرَ اعْتِقَادُكَ. قَالَ الْمَجُوسُ: قَدْ فَعَلْتُ مَرَّةً،  
وَلَكِنْ بَعْدَ لَمْ تَفْهَمْ مَا قَلَّتْ لِكَ، وَلَمْ تَعْقِلْ مَا وَصَفْتَ لِكَ... قَالَ الْيَهُودِيُّ: قَدْ فَهَمْتُ  
مَا قَلَّتْ وَعَلِمْتُ مَا وَصَفْتَ. فَقَاتَلَ لَهُ الْمَجُوسُ: فَمَا الَّذِي مَنَعَكَ أَنْ تَتَعَظَّ بِمَا قَلَّتْ لِكَ  
يَا خَوْشَاكُ؟ فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: اعْتِقَادِيْ قَدْ نَشَأَتْ عَلَيْهِ وَمَذْهَبِيْ قَدْ أَفْتَهَ وَصَارَ عَادَةً  
وَجَبَلَةً بَطْوَلَ الدَّؤُوبِ فِيهِ، وَكَثْرَةُ الْاسْتِعْمَالِ لَهُ اقْتِداءً بِالْأَبَاءِ وَالْأَمَهَاتِ وَالْأَسْتَاذِينَ  
وَالْعُلَمَاءِ مِنْ أَهْلِ دِينِيِّيِّ وَمَذْهَبِيِّ، فَقَدْ صَارَ جَبَلَةً وَطَبِيعَةً ثَابِتَةً يَصْبَعُ عَلَيْهِ تَرْكُهَا  
وَالْإِقْلَاعُ عَنْهَا. فَرَحْمَهُ الْمَجُوسُ وَحَمَلَهُ مَعَهُ حَتَّى جَاءَ بِهِ إِلَى بَابِ الْمَدِينَةِ وَسَلَمَهُ إِلَى  
أَهْلِهِ مَكْسُورًاً، (٩: ١)، (٣٠٨-٣١٠).

هذا الفكر الكوني للإخوان يربط الإنسان المسلم بالتراث الثقافي والروحي للإنسانية جماء، سواءً أكان مذهبًا فلسفياً أم مسيحياً أم إسلامياً: «اعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن العلم والحكمة للنفس كتناول الطعام والشراب للجسد... وذلك أن الأنفس الجزئية تتصور بالعلوم جواهرها، وتنمو بالحكمة ذواتها، وتضيء بالمعارف صورها، وتنقوى بالرياضيات فكرها، وتنير بالآداب خواطرها... ويشتد على البلوغ إلى أقصى مدةً غایاتها

عزماتها، من الترقى في المراتب العالية بالنظر في العلوم الإلهية، والسلوك في المذاهب الروحانية الربانية، والتعبد في الأمور الشريفة من الحكم على المذهب السقراطى، والتصوف والتزهد والترهب على المنهج المسيحى، والتعلق بالدين الحنفى. وهو التشبه بجوهرها الكلى ولحوتها عالمها العلوى» (٢٧ : ٣، ٨).

وهم يرون أن الفضائل تجتمع في أحد الأشخاص إذا كان:

«الفضل الذكى، المستبصر، الفارسي النسبة، العربي الدين، الحنفى المذهب، العراقى الآداب، العبرانى المخبر، المسيحى المنهج، الشامى النسك، اليونانى العلوم، الهندى البصيرة، الصوفى السيرة، الملكى الأخلاق، الربانى الرأى، الإلھى المعارف»... (٢٢ : ٣٧٦، ٢).

وهم يعبرون عن معتقدهم في وحدة الأديان أعمق تعبير في هذا النص المرموز الذي لا يخفى تأويله على من مشى معنا حتى الآن على درب إخوان الصفاء:  
«أو هل لك يا أخي أن تنظر معنا حتى ترى ملکوت السماوات التي رأها أيونا  
إبراهيم لما جَنَّ عليه الليل حتى تكون من الموقين؟

أو هل لك يا أخي أن تُتمَّ الميعاد وتجيء إلى الميقات عند الجانب الأيمان (من الطور) حيث قيل: يا موسى. فِيُقْضِي إِلَيْكَ الْأَمْرُ، فَتَكُونُ مِنَ الشَّاهِدِينَ؟  
أو هل لك يا أخي أن تصنع ما عمل فيه القوم، كي يُفْخَخَ فِيْكَ الرُّوحُ فَيُذَهِّبَ عَنْكَ الْلَّوْمَ، حَتَّى تَرَى الْأَيْسُوعَ<sup>(١)</sup> عَنْ مِيمَنَةِ عَرْشِ الرَّبِّ قَدْ قُرْبَ مَثَوَاهِ كَمَا يُقْرَبُ ابْنَ الْأَبِ، أَو تَرَى مَنْ حَوْلَهُ مِنَ النَّاظِرِينَ؟

أو هل لك أن تخرج من ظلمة أهرين<sup>(٢)</sup> حتى ترى اليزدان<sup>(٣)</sup> قد أشرق منه النور في فسحة أفریحون؟

أو هل لك أن تدخل إلى هيكل عاديمون<sup>(٤)</sup>، حتى ترى الأفلاك التي يحيكها أفلاطون، وإنما هي أفلاك روحانية لا ما يشير إليه المنجمون؟ وذلك أن

١- اي يسوع المسيح.

٢- أهرين، هو اهريمان الله الظلام والشر الفارسي.

٣- اليزدان، هو اهورا مزدا الله النور والخبر الفارسي.

٤- عاديمون، الوهة صابنلة.

علم الله تعالى محيط بما يحوي العقل من المعقولات. والعقل محيط بما تحوي النفس من الصور، والنفس محطة بما تحوي الطبيعة من الكائنات، والطبيعة محطة بما تحوي الهيولى من المصنوعات. فإذاً هي أفلالك روحانية محيطات بعضها البعض.

أو هل لك أن لا ترقد من أول ليلة القدر، حتى ترى المعراج في حين طلوع الفجر، حيث أحمد المبعوث في مقامه المحمود، فتسأل حاجتك المقضية لا ممنوعاً ولا مفقوداً، وتكون من المقربين؟

«وفك الله، أيها الأخ البار الرحيم، وجميع إخواننا لفهم هذه الإشارات والرموز، وفتح قلبك وشرح صدرك وظهر نفسك ونور عقلك، لتشاهد بعين البصيرة حقائق هذه الأسرار. فلا تفزع من موت الجسد إذا فارقته، وفيه حياة للنفس». (٤٤ : ١٨-١٩).

## ٧- طريق النجاة المشتركة

### والمسائل التنظيمية

إن ما يميز مذهب إخوان الصفاء عن كثيرون من مذاهب الخلاص، هو تركيزهم على أن النجاة التي يسعون إليها لا تتحقق إلا بالجهد الجمعي المشترك، وتعاون الأفراد مع بعضهم على تحقيقها. فكما أن البشر محتاجون للتعاون في شؤون دنياهم، كذلك هم محتاجون إليه في شؤون آخرتهم:

«اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الإنسان الواحد لا يقدر أن يعيش وحده إلا عيشاً نكداً، لأنه محتاج إلى طيب العيش من إحكام صنائع شتى، ولا يمكن الإنسان الواحد أن يبلغها كلها، لأن العمر قصير والصناعات كثيرة؛ فمن أجل هذا اجتمع في كل مدينة أو قرية أناس كثيرون لعاونة بعضهم بعضاً. وقد أوجبت الحكمة الإلهية والعنابة الربانية بأن يشتغل جماعة منهم بإحكام الصنائع، وجماعة في التجارات، وجماعة بإحكام البنيان... لأن مئلهم في ذلك كمثل إخوة من أب واحد في منزل واحد، متعاونين في أمر معيشتهم، كلُّ منهم في وجه منها...»

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه ينبغي لك أن تتيقن بأنك لا تقدر أن تتجو وحدك مما وقفتَ من محنة هذه الدنيا وآفاتها بالجنائية التي كانت من أبينا آدم، عليه السلام، لأنك محتاج في نجاتك وتحلُّصك من هذه الدنيا... والصعود إلى عالم الأفلاك... إلى معاونة إخوان لك نصائح وأصدقاء لك فضلاء، متبرسين بأمر الدين علماء بحقائق الأمور، ليُعرفوك طرائق الآخرة وكيفية الوصول إليها، والنجاة من الورطة التي وقعنا فيها كانا بجنائية أبيينا آدم عليه السلام. فاعتبر بحدث الحمام المطوفة المذكورة في كتاب كليلة ودمنة، وكيف نجت من الشبكة، لتعلم حقيقة ما قلنا». (٢: ٩٩، ١: ٩٩-١٠٠).

«واعتبر يا أخي ككيفية انصراف الحج إلى بلدانهم، فإنك ترى لأهل كل بلد  
فافلة وطريقاً يمرون فيه متعاونين ذاهبين وراجعين؛ فهكذا وردت النقوس إلى هذا  
العالم في كل أمة بدلالة كوكب ويخرج في قرآن، ولا تصرف من الدنيا إلا بدين  
ومذهب، ويكون زاد كل نفس ما كسبت من خير وشر فلا تظن يا أخي أنك  
تقدّر على أن ترجع بنفسك وحدها.

واعلم أن الطريق بعيدة، والشياطين بالمرصاد قعود كقطاع الطريق، فاعتبر؛  
فكما أنك لا تقدر على أن تعيش وحدك إلا عيشاً نكداً، ولا تجد عيشاً هنيئاً إلا  
بمعاونة أهل مدينة، وملازمة شريعة، فهكذا ينبغي لك أن تعتبر لتعلم بأنك تحتاج  
إلى إخوان أصدقاء متعاونين، لتجو بشفاعتهم من جهنم، وتتصعد إلى ملکوت  
السماء بمعاونتهم، وتدخل الجنة بلا حساب.

واعلم يا أخي علماً يقيناً أنه لو كان يمكن أن تتجو نفس وحدها بمجردتها لما  
أمر الله تعالى بالتعاون، حيث قال: (...تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالْقَوْمَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ  
وَالْعُدُوَانِ...)<sup>(١)</sup> وقال تعالى: (وَسَيِّقَ الَّذِينَ اتَّقَوْهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ رُمَاء...)<sup>(٢)</sup> (٢٠: ١٢٩).  
«واعلم أن هذا الجسد لهذه النفس، في المثال، بمنزلة دار تُسكن، أو دابة تُركب،  
أو آلة تستعمل؛ وما دامت هذه النفس مع هذا الجسد مربوطة به إلى الوقت المعلوم، فلا بد  
من النظر فيما تصلح به معيشة الدنيا، وما سال به النجاة والفوز في الآخرة.

واعلم أن هذين الأمرين لا يجتمعان ولا يتمان إلا بالمساعدة، والمساعدة لا تكون  
إلا بين اثنين أو أكثر من ذلك. وليس شيء أبلغ على المعاونة من أن تجتمع قوى  
الأجسام المترفرفة، وتصير قوة واحدة، وتتفق تدابير النقوس المؤلفة وتصير تدبراً  
واحداً، حتى تكون كلها كأنها جسد واحد ونفس واحدة، فعند ذلك تغلب كل  
من رام غلبتها، وتتهر كل من خالفها وضادها. فهلم بنا يا أخي، أيدك الله وإيانا  
بروح منه، لنجتمع ونتعاون على ذلك». (٤٨: ٤-١٦٩).

«فهل لك يا أخي بأن تنتظر إلى نفسك وتسعى في صلاحها وتطلب نجاتها... وأن  
ترغب في صحبة أصدقاء لك نصائح، وإنّو لك فضلاء، وادين لك كرماء»

١- سور المائدة: الآية ٢.

٢- سورة الزمر: الآية ٧٣.

حربيصين معاونين لك على صلاحك ونجاتك مع أنفسهم، قد خلعوا أنفسهم من خدمة أبناء الدنيا، وجعلوا عنایتهم وكدهم في طلب نعيم الآخرة، بأن تسلك مسلكهم وتقصد مقصدهم، وتخلص سرك معهم وتتخلق بأخلاقهم، وتسمع أقاوileم لتعرف اعتقادهم، وتتظر في علومهم لتفهم أسرارهم وما يخبرونك به من العلوم النفسية... إذا دخلت مدینتنا الروحانية وسرت بسيرتنا الملکية وعملت بستنا الزرکية وتفقهت في شريعتنا العقلية، فلما تؤيد بروح الحياة، لتتظر إلى الملا الأعلى وتعيش عيش السعداء». (١٥: ٢٢).

«واعلموا أن دولة أهل الخير ببدأ أولها من أقوام خيار فضلاء يجتمعون في بلد ويتفقون على رأي واحد ودين واحد ومنذهب واحد، ويعقدون بينهم عهداً وميثاقاً بأنهم يتناصرون ولا يتخاصلون ويتعاونون ولا يتقاودون عن نصرة بعضهم بعضاً، ويكونون كرجل واحد في جميع أمورهم، وكنفس واحدة في جميع تدابيرهم وفيما يقصدون من نصرة الدين وطلب الآخرة». (٤٨: ١٨٧-١٨٨).

ويورد الإخوان حكاية رمزية تشير إلى أسلوبهم في الدعوة إلى مذهبهم واكتساب المريدين:

«اعلم أنه في الزمان السالف ذكروا أنه كان رجالاً من الحكماء رفقاء بالطب، دخل إلى مدينة من المدن، فرأى عامّة أهلها بهم مرض خفي لا يشعرون بعلّتهم، ولا يحسّون بداعيّهم الذي بهم. ففكّر ذلك الحكيم في أمرهم كيف يداوينهم ليبرئهم من دائئهم ويسفّيّهم من علّتهم التي استمرت بهم، وعلم أنه إن أخبرهم بما هم فيه لا يستمعون قوله ولا يقبلون نصيحته، بل ربما ناصبوه بالعداوة، واستعجزوا رأيه، واست McCormوا آدابه، واسترذلوا علمه. فاحتال عليهم في ذلك لشدة شفقته على أبناء جنسه، ورحمته لهم وتحنّته عليهم، وحرصه على مداواتهم طلباً لرضا الله عزوجل، بأن طلب من أهل تلك المدينة رجالاً من فضلائهم الذين كان بهم ذلك المرض، فأعطاه شربة من شربات كانت معه قد أعدّها لمداواتهم، وسعّطه بدُخنة كانت معه لمعالجتهم، فعطفس ذلك الرجل من ساعته، ووُجد خفة في بدنّه، وراحة في حواسه، وصحة في جسمه وقوّة في نفسه. فشكر له وجراه خيراً وقال له: هل لك من حاجة أقضيها لك مكافأة لما اصطنعت إلى من الإحسان في مداواتك

لي؟ فقال: نعم، تعينتني على مداواة أخ من إخوانك. قال سمعاً وطاعة لك. فتوافقا على ذلك، ودخلوا على رجل آخر ممن رأيا أنه أقرب إلى الصلاح، فخلوا به من رفقائه ودواهيه بذلك الدواء، فبراً من ساعته. فلما أفاق من دائه جزاهم خيراً وبارك فيهما وقال لهما: هل لكم حاجة أقضيها لكم مكافأة لما صنعتما إليّ من الإحسان والمعروف؟ فقال: تعيننا على مداواة أخ من إخوانك. فقال: سمعاً وطاعة لكم. فتوافقوا على ذلك، ولقوا رجلاً آخر، فعالجوه ودواوه بمثل الأول، فبرئ... ثم تفرقوا في المدينة يداون الناس واحداً بعد آخر في السر، حتى أبرؤوا أناساً كثيراً، وكثيراً من أنصارهم وإخوانهم ومعارفهم... حتى أبرؤوا أهل المدينة كلهم.

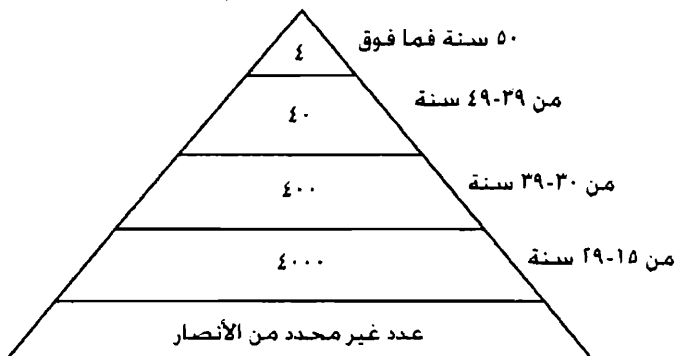
واعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيديك الله وإيانا بروح منه، أن هذا مثل الأنبياء صلوات الله عليهم في بدء دعوتهم الناس.. وذلك أن النبي، صلى الله عليه وعلى آله وسلم في أول مبعثه ودعوته ابتدأ أولاً بزوجته خديجة عليها السلام، ثم بابن عمه علي عليه السلام، ثم بصديقه أبي بكر، ثم مالك وأبي ذر وصهيب وبلال وسلمان وجابر وشار وغيرهم، حتى التأموا تسعة وثلاثين رجلاً وامرأة. ثم دعا رسول الله، صلى الله عليه وآله وسلم، أن يُعز الله، عز وجل، الإسلام بأحد الرجلين: إما بأبي جهل أو بعمر بن الخطاب، فاستجيبت دعوته في عمر وأسلم، والتأمروا أربعين رجلاً، وأظهروا الدعوة». (٤٤: ٤، ١٤-١٦).

هذا الرقم الرباعي هو الذي يبني عليه إخوان الصفاء تنظيمهم، تيمناً بما رُوي عن النبي أنه قال: لا يزال في هذه الأمة أربعون رجلاً من الصالحين على ملة إبراهيم الخليل عليه السلام:

«ويقال إن من هؤلاء الأربعين رجلاً أربعة منهم الأبدال. وإنما سُمُوا الأبدال لأنهم بُدُلُوا خلقاً بعد خلق، وصُفُوا تصفية بعد تصفية. وذلك أن هؤلاء الأربعين منتقون من جملة أربعمائة من الزاهدين العارفين المحققين، الأربعمائة منتقون من أربعة آلاف من المؤمنين التائبين المخلصين. وكلما مضى شخص من الأربعة قام في رتبته شخص من الأربعين. وإذا مضى شخص من الأربعين قام في رتبته شخص من الأربعمائة، وإذا مضى شخص من الأربعمائة ارتقى إلى منزلته شخص من الأربعة الآلاف، فبلغ مرتبته وقام مقامه، وكلما مضى شخص من الأربعة الآلاف ارتقى

مكانه بدلًا منه واحد من المؤمنين التائبين المخلصين، فبلغ درجته وقام مقامه». (١ : ٣٧٧)

فمراتب تقطيم إخوان الصفاء أربع، ولكنها تقوم على قاعدة واسعة من الأنصار المهيئين للترقي إلى مرتبة الأعضاء العاملين، وهم الذين دعاهم النص بالمؤمنين التائبين المخلصين. وهذه القاعدة منتشرة في جميع أنحاء العالم الإسلامي على ما ي قوله لنا الإخوان، ولا تملك إلا تصديقهم فيما يقولون:



### (الهيكل التنظيمي لجماعة الإخوان)

«اعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن لنا إخواناً وأصدقاء من كرام الناس وفضلائهم متفرقين في البلاد؛ فمنهم طائفة من أولاد الملوك والأمراء والوزراء والعمال والكتاب، ومنهم طائفة من أولاد الأشراف والدهاقين والتجار والثئاء، ومنهم طائفة من أولاد العلماء والأدباء والفقهاء وحملة الدين، ومنهم طائفة من أولاد الصناع والمتصوفين وأمناء الناس. وقد نذينا لكل طائفة منها أحداً من إخواننا ممن ارتضيناهم في بصيرته ومعارفه، لينوب عننا في خدمتهم بإلقاء النصيحة إليهم بالرفق والرحمة والشفقة عليهم». (٤ : ٤٨)

وكل مرتبة من هذه المراتب لها سن معين ودرجة في العلم والرقي الروحي: «اعلم أيها الأخ البار الرحيم أن قوة نفوس إخواننا في هذا الأمر الذي نشير إليه ونحث عليه على أربع مراتب: أولها صفاء جواهر نفوسهم وجودة القبول وسرعة التصور، وهي مرتبة أرباب ذوي الصنائع في مدينتنا التي ذكرناها في الرسالة الثانية، وهي القوة العاقلة المميزة لمعاني المحسوسات، الواردة على القوة الناطقة بعد

خمس عشرة سنة من مولد الجسد. وإلى هذا أشار (تعالى) بقوله: (وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ  
مِنْكُمُ الْحُلُمُ...)<sup>(١)</sup> وهم الذين نسميهم في رسائنا إخواننا الأبرار الرحماء.

وفوق هذه المرتبة مرتبة الرؤساء ذوي السياسة، وهي مراعاة الإخوان، وسخاء  
النفس وإعطاء الفيض بالشفقة والرحمة والتحنن على الإخوان. وهي القوة الحكمية  
الواردة على القوة العاقلة بعد ثلاثين سنة من مولد الجسد. وإليه أشار بقوله تعالى:  
(وَلَمَّا بَلَغَ أَشْدُدَهُ وَاسْتَوَ آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا...)<sup>(٢)</sup> وهم الذين نسميهم في رسائنا  
إخواننا الأخيار الفضلاء.

والمرتبة الثالثة فوق هذه، وهي مرتبة الملوك ذوي السلطان والأمر والنهي  
والنصر والقيام بدفع العناد والخلاف.. وهي القوة الناموسية الواردة على النفس بعد  
مول'd الجسد بأربعين سنة، وإليها أشار بقوله تعالى: (...حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشْدُدَهُ وَلَيَّنَ  
سَنَةً قَالَ رَبُّ أُورُخَنِي أَنْ أَشْكُرْ بِعْمَكَ الَّتِي أَتَعْمَلْتَ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وَالْدَّيْ وَأَنْ أَعْمَلْ  
صَالِحًا تَرْضَاهُ...)<sup>(٣)</sup> وهم الذين نسميهم في رسائنا إخواننا الفضلاء الكرام.

والرابعة فوق هذه، وهي التي ندعو إليها إخواننا كلهم في أي مرتبة كانوا،  
وهي التسليم وقبول التأييد ومشاهدة الحق عياناً. وهي القوة الملكية الواردة بعد  
خمسين سنة من مولد الجسد، وهي المهدة للمعاد، والمقرية بمفارقة الهوى، وعليها  
ترد قوة المراج، وبها تتصعد إلى ملوكوت السماء... وإلى هذه المرتبة أشار بقوله تعالى:  
(يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ارْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً)<sup>(٤)</sup> (٤٨: ٤، ١٧٣-١٧٤).

فالمرتبة الدنيا يشغلها من هم بين الخامسة عشر والثلاثين من العمر، والتي  
فوقها من هم بين الثلاثين والأربعين، والتي فوقها من هم بين الأربعين  
والخمسين، والتي فوقها من أتم الخمسين.

والإخوان يركزون في دعوتهم على الشباب، لأن عقولهم لم تمتلئ بعد  
بالأفكار المسبيقة، ولم يتشكل لديهم بعد هوى وتعصب لمذهب من المذاهب:

١- سورة النور : الآية .٥٩

٢- سورة القصص : الآية .١٤

٣- سورة الأحقاف : الآية .١٥

٤- سورة الفجر : الآيات ٢٧-٢٨

واعلم أن مثل أفكار النفوس قبل أن يحصل فيها علم من العلوم واعتقاد من الآراء كمثل ورق أبيض نقى لم يكتب فيه شيء، فإذا كتب فيه شيء، حقاً كان أم باطلًا، فقد شغل المكان ومنع أن يكتب فيه شيء آخر، ويصعب حكُمه ومحوه. فهكذا حُكم أفكار النفوس، إذا سبق إليها علم من العلوم واعتقاد من الآراء أو عادة من العادات، تمكّن فيها، حقاً كان أو باطلًا، ويصعب قلعها ومحوها، كما قال القائل:

أتأني هوها قبل أن أعرف الهوى فصادف قلبي فارغاً فتمكنا  
فإذا كان الأمر كما وصفت، فينبغي لك أيها الأخ أن لا تشغل بإصلاح  
المشايق الهرمة، الذين اعتقدوا من الصبا آراءً فاسدة وعادات رديئة وأخلاقاً وحشية،  
فإنهم يتبعونك ثم لا ينصلحون، وإن صلحوا قليلاً قليلاً فلا يفلحون. ولكن عليك  
بالشباب السالبي الصدور، الراغبين في الآداب، المبتدئين بالنظر في العلوم..  
التاركين الهوى والجدل، غير متعصبين على المذاهب.

واعلم أن الله تعالى ما بعث نبياً إلا وهو شاب، ولا أعطى عبد حكمة إلا  
وهو شاب، كما ذكرهم ومدحهم فقال عز اسمه: (...إِنَّهُمْ فَتَيَّةٌ أَمْتَوْا بِرِّهِمْ  
وَرَذَّلَاهُمْ هُدًى) <sup>(١)</sup> وقال تعالى: (قَالُوا سَمِعْنَا فَتَّى يَدْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ) <sup>(٢)</sup> وقال  
أيضاً: (...قَالَ مُوسَى لِفَتَنَاهُ...) <sup>(٣)</sup>

واعلم أن كل نبي بعثه الله فأول من كَدَّبه مشايخ قومه المتعاطون الفلسفة  
والنظر والجدل، كما وصفهم تعالى فقال: (وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثْلًا إِذَا قَوْمَكَ  
مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿٤﴾ وَقَالُوا أَلَيْهِتَا حَيْرَانٌ هُوَ مَا ضَرَبْوُهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمٌ  
خَصِيمُونَ) <sup>(٤)</sup> (٤٥ : ٤٠ - ٥٢). وأول ما يتلقاه الشاب في فترة تحضيره للانخراط في  
الجماعة هو التعليم المناسب:

«واعلم بأن خير شيء يُرزقه الإنسان (هو) السعادة، وأن السعادات نوعان:

- 
- ١- سورة الكهف: الآية .١٣
  - ٢- سورة الأنبياء: الآية .٦٠
  - ٣- سورة الكهف: الآية .٦٠
  - ٤- سورة الزخرف: الآيات .٥٨-٥٧

داخلٌ وخارجٌ؛ فالذى هو داخل نوعان: أحدهما في الجسد والآخر في النفس.  
فالذى في الجسد كالصحة والجمال، والذى في النفس كالذكاء وحسن الخلق؛  
والذى من خارج نوعان: أحدهما ملْك اليد كالمال ومتاع الدنيا، والآخر الأقران من  
أبناء الجنس كالزوجة والصديق والولد والأخ والأستاذ والمعلم... فمِنْ أَسْعَدِ  
السعادات أَنْ يَتَفَقَّدَكَ يَا أَخِي مُعْلِم رشيد عَالِم عَارِف بِحَقَائِقِ الْأَشْيَاءِ وَالْأَمْوَارِ.. وَمِنْ  
أَنْحُسِ الْمَنَاحِسِ أَنْ يَكُونَ لَكَ ضِدُّ ذَلِكَ.. وَاعْلَمُ أَنَّ الْمَعْلِمَ وَالْأَسْتَاذَ أَبَ لِنَفْسِكَ وَسَبَبَ  
لِنَشُونَهَا وَعَلَةَ حَيَاتِهَا، كَمَا أَنَّ وَالدَّكَ أَبَ لِجَسْدِكَ وَكَانَ سَبِيلًا لِوُجُودِهِ.. وَذَلِكَ أَنَّ  
وَالدَّكَ أَعْطَاكَ صُورَةً جَسَدَانِيَّةً وَمَعْلِمَكَ أَعْطَاكَ صُورَةً رُوحَانِيَّةً.. (٤٥ : ٤ - ٤٩ : ٥٠).

لا يقتصر تعاون إخوان الصفاء على النواحي العلمية والروحانية وإنما يشمل

كل نواحي الحياة:

«فَيَنْبَغِي لِإِخْوَانِنَا مِمَّنْ رُزِقَ الْمَالُ وَالْعِلْمُ جَمِيعاً أَنْ يَؤْدِي شُكْرَ مَا أَنْعَمَ اللَّهُ،  
عِزْ وَجْلُهِ، بِهِ عَلَيْهِ بَأْنَ يَضْمِنَ إِلَيْهِ أَخَاً مِنْ إِخْوَانِهِ مَمْنُونَ قَدْ حُرْمَهُمَا، وَبِوَاسِيَّهِ مِنْ فَضْلِ  
مَا أَنْتَاهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ الْمَالِ، لِيَقْتِيمَ بِهِ حَيَاةَ جَسْدِهِ فِي دَارِ الدُّنْيَا، وَبِرْفَدِهِ وَيَعْلَمُهُ مِنْ  
عِلْمِهِ لِتَحْيَا بِهِ نَفْسَهُ لِلْبَقَاءِ فِي دَارِ الْآخِرَةِ.. وَلَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَمْنَأَ عَلَيْهِ بِمَا يَنْفَقُ عَلَيْهِ  
مِنَ الْمَالِ وَلَا يَسْتَحْقِرْهُ، وَيَعْلَمُ أَنَّ الَّذِي حَرَمَ أَخَاهُ هُوَ الَّذِي أَعْطَاهُ؛ وَكَمَا أَنَّهُ لَا يَمْنَأَ  
عَلَى ابْنِ لَهُ جَسَدَانِيَّةً فِيمَا يَرِيهِ وَيَنْفَقُهُ عَلَيْهِ مِنْ مَالِهِ.. كَذَلِكَ لَا يَجُبُ أَنْ يَمْنَأَ عَلَى  
ابْنِهِ النَّفْسَانِيِّ، لِأَنَّهُ إِذَا كَانَ ذَلِكَ ابْنَهُ الْجَسَدَانِيَّ فَهُدَا ابْنَهُ النَّفْسَانِيِّ، كَمَا رُوِيَ أَنَّ  
النَّبِيَّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ لِعَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ: أَنَا وَأَنْتَ أَبُوَا هَذِهِ الْأَمْمَةِ.. وَقَالَ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الْمُؤْمِنُ أَخْوَ الْمُؤْمِنِ مِنْ أَبِيهِ وَأُمِّهِ.. وَبِهَذَا الْمَعْنَى قَالَ الْمَسِيحُ،  
عَلَيْهِ السَّلَامُ، لِلْحَوَارِيْنِ: جَئْتُ مِنْ عِنْدِ أَبِيهِ وَأُبِيِّكُمْ.. فَهَذِهِ الْأَبُوَةُ نَفْسَانِيَّةٌ لَا يَنْقُطُعُ  
نَسْبَهَا كَمَا قَالَ النَّبِيُّ، عَلَيْهِ السَّلَامُ: يَا بْنَى هَاشِمٍ لَا يَأْتِيَنِي النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
بِأَعْمَالِهِمْ، وَتَأْتُونِي بِأَنْسَابِكُمْ، فَإِنِّي لَا أُغْنِيَ عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً.. إِنَّمَا أَرَادَ النَّسْبَةُ  
الْجَسَدَانِيَّ لِأَنَّهَا تَنْقُطُعُ إِذَا اضْمَحلَتِ الْأَجْسَامُ وَبَقَيَتِ النَّسْبَةُ النَّفْسَانِيَّةُ...

وَأَمَا مِنْ رُزْقِ الْمَالِ وَلَمْ يُرْزَقْ مِنَ الْعِلْمِ مِنْ إِخْوَانِنَا، فَيَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَطْلَبَ أَخَاً  
مِنْ قَدْ رَزَقَ الْعِلْمَ وَيَضْمِنَهُ إِلَيْهِ، وَبِوَاسِيَّهِ هَذَا مِنْ مَالِهِ وَبِرْفَدِهِ هَذَا مِنْ عِلْمِهِ،  
وَيَتَعَاوَنَانِ جَمِيعاً عَلَى إِصْلَاحِ أَمْرِ الدِّينِ وَالْدُّنْيَا... فَهَكُذا يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ تَعَاوَنُ

إخوان الصفاء في طلب صلاح الدين والدنيا، وذلك أن معاونة الأخ ذي المال للأخ ذي العلم بماله، ومساعدة الأخ ذي العلم للأخ ذي المال بعلمه، في صلاح الدين، كمثل رجلين اصطحبوا في الطريق في مفارزة، أحدهما بصير ضعيف البدن معه زاد ثقل لا يطيق حمله، والآخر أعمى قوي البدن ليس معه زاد، فأخذ البصير بيد الأعمى يقوده خلفه، وأخذ الأعمى ثقل البصير فحمله على كتفه، وتواسيا بذلك الزاد، وقطعوا الطريق، ونجوا جميعاً. فليس لأحدهما أن يمن على الآخر في إنجاته له من الملكة في معاونته، لأنهما نجوا جميعاً بمعونة كل واحد منهما صاحبه». (٤٥ : ٤٥ - ٥٢).

ويقولون في خطاب موجه إلى أخ بعثوه للإشراف على أحد فروع الجمعية: «وقد اخترناك أيها الأخ الرحيم، أيدك الله وإيانا منه، لمعاونتهم... لتكون مساعدأ لهم ومعاضداً لإخوانك، لأن جوهرك من جوهرهم، ونفسك من نفسهم. فانظر بعقلك وميز ببصيرتك من ترى من إخوانك وأصدقائك من الكتاب والعمال، وأهل العلم والفضل، وحملة الدين والأديان، ومنتبعهم من حاشياتهم وغلمانهم، ومن يمكنكم الوصول إليهم بأرقى ما تقدر عليه من اللطف والمداراة، بأن تذكر لهم ما ألقيناهم إليك من حكمتنا وأسرار علمنا... فإذا عرفت منهم أحداً وانتست منه رشدأ، عرفنا حاله وما هو بسبيله من أمر دنياه وطلب معيشته وتصرُّفه في حالاته، لكي نعرف ذلك ونعاونه على ما يليق به من المعاونة. فإن كان ممن يخدم السلاطين ويتصرف في أعمالهم، أوصينا إخواننا ممن يكون بحضور السلاطين والملوك بالنيابة عنه والتوصيحة له وحسن الرأي فيه لدى الملوك والسلطانين والوزراء؛ وإن كان من أبناء الشقاء والدهاقين والأشراف وأرباب الضياع، أوصينا إخواننا ممن يتولى عمل السلطان بصيانته وحسن معاونته في ملته وكف الأذية عنه، وقبض أيدي الظالمين عن البسط إلىه؛ وإن كان من أبناء أصحاب النعم وأرباب الأموال عاوِنَاه بحسب ذلك؛ وإن كان من الفقراء المحتاجين واسيناه مما آتانا الله من فضله؛ وإن كان ممن يرغب في العلم والحكمة والأدب وأمر الدين وطلب الآخرة، علمناه مما علمنا الله، عز وجل، وألقينا إليه من حكمتنا وأطلعناه على أسرارنا، بحسب ما يحتمل عقله وتناسب له نفسه وتتوافق إليه همته.

«... واعلم أنتا لا تستعين بأحد من إخواننا على أمر الدين قبل أن تبذل له من المعاونة على أمر الدنيا؛ فإن كان مستغنىً عن معاونتنا فذلك الذي نريد له، وإن كان محتاجاً إلينا بذلك الذي نريد منه، حتى إذا كفيناه ما يهمه من أمور دنياه، وأفرغ لنا قلبه وأجمع لنا رأيه واستغنى عن ذلك بقوه نفسه وتمييز عقله وصفاء جوهره، فإن كان عنده علم ليس عندنا تعلمنا منه تعلم صبيان الكتاب... وإن كان يرحب فيما لدينا من العلم علمناه، بحسب رغبته وطلبته». (٤٨: ١٦٥-١٦٧).

«واعلم أيها الأخ البار الرحيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه ليس من جماعة يجتمعون على تعاونٍ في أمر من أمور الدنيا والآخرة أشد نصيحة بعضهم لبعض من تعاون إخوان الصفاء، وينبغي أن تعلم أن العلة التي تجمع بين إخوان الصفاء هي أن يرى ويعلم كل واحد منهم أنه لا يتم له ما يريد من صلاح معيشة الدنيا، ونيل الفوز والنجاة في الآخرة، إلا بمعاونة كل واحد منهم لصاحبه. وأما السبب الذي يحفظهم على تلك الحال فهو المحبة والرحمة والشفقة والرفق من كل واحد منهم، والمساواة فيما يريد ويحب وبغض ويكره لنفسه. واعلم أن هذه الشرائط تتم وتتدوم إذا علم كل واحد منهم بأن أنفسهم نفس واحدة وإن كانت أجسادهم متفرقة». (٤٨: ٤، ١٧٠).

«... إننا نحن جماعة إخوان الصفاء، أصفياء وأصدقاء كرام، كنا نياماً في كهف أبيينا آدم مدة من الزمان تتقلب بنا تصارييف الزمان ونوابئ الحدثان، حتى جاء وقت الميعاد بعد تفرق في البلاد في مملكة صاحب الناموس الأكبر، وشاهدنا مدینتنا الروحانية المرتفعة في الهواء، وهي التي أخرج منها أبوانا آدم وزوجته وذریتهما، لما خدعهما عدوهما اللعين وهو إبليس وقال: (...هَلْ أَذْلِكَ عَلَى شَجَرَةِ الْحُلْمِ وَمُلْكٍ لَا يَبْلِي) <sup>(١)</sup>

واغترّا بقوله... وأخرجا هما وذریتهما جميماً بعضهم لبعض عدو. وقيل لهم: اهبطوا منها ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين، فيها تحيرون وفيها تموتون، ومنها تخرجون يومبعث، إذا انتبهتم من نوم الجهالة واستيقظتم من رقدة الغفلة... فهل لك يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن تبادر وتركب معنا في سفينة النجاة

التي بناها أبونا نوح عليه السلام، فتتجو من طوفان الطبيعة قبل أن تأتي السماء بدخان مبين، وتسلم من أمواج بحر الهيولى ولا تكون من المفرقين؟» (٤٤: ٤، ١٨). «وتبادر قبل الفوات في فكاك نفسك من أسر الطبيعة.. وتخرجها من قعر الأجسام وظلمة الأجساد ونيران الشهوات المحرقـة والغرور باللذات الجرمـانية في جوار الشيطـان، وتعمل كما يعـمل النجبـاء بأن تصـعب إخوانـاً لك نصـحـاء وأصـدقـاء كـرمـاء، محـبـين لكـ وادـيين، مواظـبين على نجـاتـكـ ونجـاهـ نفـوسـهمـ، وأن تـرغـبـ في صـحبـتهمـ، وتسـمعـ أقاـويلـهمـ وتفـهمـ كـلامـهمـ بـحضورـكـ فيـ مـجاـلسـهمـ، وـتـظـرـ فيـ كـتبـهمـ لـتـعـرـفـ اـعـقـادـهـمـ، وـتـتـخلـقـ بـأـخـلـاقـهـمـ، وـتـتـعـلـمـ عـلـومـهـمـ، وـتـسـيرـ بـسـيرـهـمـ العـادـلـةـ، وـتـعـمـلـ بـسـنـتـهـمـ الزـكـيـةـ، وـتـتـفـقـهـ فيـ شـرـيعـتـهـمـ الـعـقـلـيـةـ». (٤٤: ٤، ٢٢).

وهنالك إشارات متفرقة تعطينا لمحات عامة وغير وافية عن المسائل التنظيمية: «اعلم أيها الأخ، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه ينبغي لإخواننا، أيدهم الله حيث كانوا من البلاد، أن يكون لهم مجلس خاص يجتمعون فيه في أوقات معلومة، لا يدخلهم فيه غيرهم، يتذاكرـونـ فيهـ عـلـومـهـمـ، وـيـتـحاـورـونـ فيهـ أـسـرـارـهـمـ. وـيـنـبـغـيـ أنـ تـكـوـنـ مـذـاـكـرـتـهـمـ أـكـثـرـهـاـ فيـ عـلـمـ النـفـسـ، وـالـحـسـ وـالـمـحـسـوسـ، وـالـعـقـلـ والمـعـقـولـ، وـالـنـظـرـ وـالـبـحـثـ عنـ أـسـرـارـ الـكـتـبـ الإـلـهـيـةـ وـالـقـرـيـلـاتـ النـبـوـيـةـ، وـمـعـانـيـ ماـ تـضـمـنـهـاـ مـوـضـوعـاتـ الشـرـيعـةـ. وـيـنـبـغـيـ أـيـضاـ أنـ يـتـذـاـكـرـواـ الـعـلـومـ الـرـيـاضـيـاتـ الـأـرـبـعـةـ، أـعـنـيـ الـعـدـ وـالـهـنـدـسـةـ وـالـتـجـيـمـ وـالـتـالـيـفـ. وـأـمـاـ أـكـثـرـ عـنـايـتـهـمـ وـقـصـدـهـمـ فـيـنـبـغـيـ أـنـ يـكـوـنـ الـبـحـثـ عنـ الـعـلـومـ الإـلـهـيـةـ الـتـيـ هـيـ الغـرـضـ الأـقـصـيـ». (٤٥: ٤، ٤١).

وهنالك معايير خاصة يمتحن عليها المرشحون للعضوية:

«وـيـنـبـغـيـ لـإـخـوانـناـ، أـيـدـهـمـ اللهـ، حـيـثـ كـانـواـ فيـ الـبـلـادـ، إـذـاـ أـرـادـ أحـدـهـمـ أـنـ يـتـخـذـ صـدـيقـاـ مـجـدـداـ أوـ أـخـاـ مـسـتـائـفاـ، أـنـ يـعـتـبرـ أـحـوـالـهـ وـيـتـعـرـفـ أـخـبـارـهـ، وـيـجـربـ أـخـلـاقـهـ، وـيـسـأـلـهـ عـنـ مـذـهـبـهـ وـاعـقـادـهـ، لـيـعـلـمـ هـلـ يـصـلـحـ لـلـصـدـاقـةـ وـصـفـاءـ الـمـودـةـ وـحـقـيقـةـ الـأـخـوـةـ أـمـ لـاـ، لـأـنـ فيـ النـاسـ أـقـوـامـ طـبـائـهـمـ مـتـغـاـيـرـةـ... فـمـنـهـمـ خـيـرـ وـشـرـيرـ، وـكـفـورـ وـشـكـورـ، وـذـوـ أـمـانـةـ وـغـدـارـ، وـحـلـيمـ وـسـفـيـهـ.. وـمـاـ شـاـكـلـ هـذـهـ الـأـخـلـاقـ الـمـحـمـودـةـ وـالـمـذـمـومـةـ، مـضـادـاتـ بـعـضـهـاـ لـبـعـضـ... فـيـنـبـغـيـ لـكـ إـذـاـ أـرـدـتـ أـنـ تـتـخـذـ صـدـيقـاـ أـوـ أـخـاـ أـنـ تـتـقـدـهـ كـمـاـ تـتـقـدـ الدـرـاـمـ وـالـدـنـانـيـرـ... وـاعـلـمـ أـنـ الـخـطـبـ فيـ

اتخاذ الإخوان أَجْلُ وأَعْظَمُ خَطْرَاً مِنْ هَذِهِ كُلُّهَا، لَأَنَّ إِخْوَانَ الصَّدَقِ هُمُ الْأَعْوَانُ عَلَى أَمْوَالِ الدِّينِ وَالدُّنْيَا جَمِيعاً... وَهُمْ أَعْزَمُ مِنَ الْكَبْرِيتِ الْأَحْمَرِ. إِذَا وَاحِدَا وَجَدْتُمْهُمْ فَتَمْسِكُ بِهِ، فَإِنَّهُ قَرْةُ الْعَيْنِ وَنَعْيْمُ الدُّنْيَا وَسَعَادَةُ الْآخِرَةِ، لَأَنَّ إِخْوَانَ الصَّدَقِ نَصْرَةٌ عَلَى دُفَّعِ الْأَعْدَاءِ، وَزَيْنٌ عَنِ الْأَخْلَاءِ، وَأَرْكَانٌ يُعْتَدِّ عَلَيْهِمْ عَنِ الشَّدَائِدِ وَالْبَلْوَى».. (٤٥: ٤٢-٤٥).

«وَاعْلَمْ يَا أَخِي أَنَّ إِلَّا إِنْسَانٌ كَثِيرُ التَّلُونِ قَلِيلُ الثَّبَاتِ عَلَى حَالٍ وَاحِدٍ؛ وَذَلِكَ أَنَّهُ قَلَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ تَحَدَّثُ لَهُ حَالٌ مِنْ أَحْوَالِ الدُّنْيَا أَوْ أَمْرٌ مِنْ أَمْوَالِهَا؛ مِنْ غَنِّيٍّ إِلَى فَقْرٍ، أَوْ مِنْ فَقْرٍ إِلَى غَنِّيٍّ، أَوْ مِنْ حَضْرٍ إِلَى سَفَرٍ، أَوْ مِنْ عَزْوَبَةٍ إِلَى تَزوِيجٍ، أَوْ مِنْ ذَلِيلٍ إِلَى عَزٍّ.. إِلَّا وَيَحْدُثُ لَهُ حُلْقٌ جَدِيدٌ وَسَجْيَةٌ أُخْرَى، وَيَتَغَيَّرُ خَلْقُهُ مَعَ إِخْوَانِهِ، وَيَتَلَوَّنُ مَعَ أَصْدِقَائِهِ، إِلَّا إِخْوَانَ الصَّفَاءِ الَّذِينَ لَيْسُوا صَدَاقَتِهِمْ خَارِجَةً مِنْ ذَاتِهِمْ. وَذَلِكَ أَنَّ كُلَّ صَدَاقَةٍ تَكُونُ لِسَبِّبِ مَا، فَإِذَا انْقَطَعَ ذَلِكَ السَّبِّبُ بَطَلَتْ تَلَكَ الصَّدَاقَةُ، إِلَّا صَدَاقَةُ إِخْوَانَ الصَّفَاءِ فَإِنَّ صَدَاقَتِهِمْ قِرَابَةُ رَحْمٍ، وَرَحْمُهُمْ أَنْ يَعِيشُ بَعْضُهُمْ لَبْعَضٌ، وَيَرِثُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا. وَذَلِكَ أَنَّهُمْ يَرَوْنَ وَيَعْتَقِدُونَ أَنَّهُمْ نَفْسٌ وَاحِدَةٌ فِي أَجْسَادٍ مُتَقْرَفَةٍ، فَكَيْفَمَا تَغَيَّرَتْ حَالُ الْأَجْسَادِ بِحَقِيقَتِهَا فَالنَّفْسُ لَا تَتَبَدَّلُ وَلَا تَتَغَيَّرُ، كَمَا قَالَ الْقَاتِلُ:

وَفِي الْجَسْمِ نَفْسٌ لَا تُشَبِّهُ بِشَيْءٍ  
وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الْوَجْهِ مِنْهُ خَرَابٌ  
يَغْيِرُ مِنِ الْدَّهْرِ مَا شَاءَ غَيْرَهَا  
فَأَبْلَغُ أَقْصَى الْعُمْرِ وَهِيَ كَعَابٌ

(٤٥: ٤٧-٤٨).

ويبدو أن الدعاء يخضعون لتدريب خاص على كيفية مخاطبة وإقناع الشرائح المختلفة من الناس. وهذا ما نجد أثراً له في الرسالة ٤٨ التي أفردت حيزاً لهذه المسألة. فقد أفردوا فصلاً في كيفية خطاب المتكلسين الشاكين في أمر الشريعة، وفصلاً في خطاب الشاكين في أمر النفس، وفصلاً في خطاب الملوك والسلطانين، وفصلاً في مخاطبة أهل العلم الغافلين عن أمر أنفسهم، وفصلاً في مخاطبة المتشيعين نقتطف فيما يلي بعض فقراته التي نفهم منها أن هناك صلة وثيقة بين الإخوان والمتشيعين، ولكنها لا تصل حد التمايز، وهم يخاطبونهم هنا كإحدى الجماعات التي يرغبون في استعمالتها:

«قد جمع الله بيننا وبينك أيها الأخ البار الرحيم في أسباب شتى وخصائص  
عدة... فمن إحدى تلك الخصال والأسباب التي تؤكد المودة بين الأصدقاء ملة  
الإسلام التي هي أكدر الأسباب...»

ومما يجمعنا وإياك أيها الأخ البار الرحيم محبة نبينا، عليه السلام، وأهل  
بيت نبينا الطاهرين، ولولية أمير المؤمنين علي بن أبي طالب خير الوصيين، صلوات  
الله عليهم أجمعين. ومما يجمعنا وإياك حرمة الأدب والخروج من جملة العوام، وهو  
العماد لما نحن بسيبه ونشير إليه. ومما يجمعنا وإياك من الأخلاق الجميلة والأفعال  
الحميدة وحرمة النفس وصفاء جوهرها، وهي التي تدعونا إلى مكانتك  
ومراسلك، وما نرجو منه النفع لك فيما يستقبل من الأمر، والله يؤيدك وإيانا  
وجميع إخواننا حيث كانوا في البلاد. وقد أنفذنا إليك أخاً من إخواننا من قد  
ارتضيتك في بصيرته وحمدنا طريقة في دينه وأخلاقه. وأنت أيدك الله تعرف حقه  
وما يجب من حرمته وتوصله إليك على خلوة من مجلسك وفراغ من قلبك، وتصفى  
إليه فيما يقول، وتسمع منه ما ألقينا إليك من أسرارنا وما نشير إليه من علمنا،  
ليتبين لك مذهبنا، وتفهم اعتقادنا في أمر الدين والديننا جميعاً. فإذا سمعت أقاويلنا  
وفهمت معانيها.. أجيئنا عن رأيك فيما أشرنا إليه... لا محتشماً ولا متهيباً... والله  
يوفقك للصواب». (٤٨: ١٩٥).

وأيضاً:

«واعلم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن شيعتنا وإخواننا المتفرقين في البلاد  
وسائل من يُنسب إلينا، فهم في أحوالهم ومراتبهم على منازل ثلاثة: فطائفة منهم  
خواص عقلاً، متدينون أخيار فضلاء؛ وطائفة منهم أغبياء أشرار أردباء؛ وطائفة  
بين ذلك متوسطون...»

إن من خواص إخواننا الفضلاء أنهم العلماء بأمور الديانات، العارفون بأسرار  
النبوات، المتأدبون بالرياضيات الفلسفية؛ وإذا لقيت أحداً منهم وأنست منه رشدأ،  
فبشره بما يسره، وذكره باستثناف دور الكشف والانتباه، وانجلاء الغمة عن  
العباد بانتقال القرآن من برج مثلثات التبران إلى برج مثلثات النبات والحيوان، في  
الدور العاشر الموافق لبيت السلطان وظهور الأعلام.

واعلم أن من إخواننا وأهل شيعتنا طائفة أخرى بوجودنا شاكون، وفي بقائنا متحيرون فيما يعتقدون من موالاتنا، وطائفة أخرى موقتون ببقائنا لكنهم غافلون عن أمرنا غير عارفين بأسرارنا، وكلهم منتظرون لظهور أمرنا، مستعجلون لمجيء أيامنا، مشتهون نصرة أمرنا. فإذا لقيت منهم أحداً فبشره بما يسره، وأقر عينه بما يظنه بعيداً مما يؤمله.. وذكر من وثق بهم من إخواننا بما ألقينا إليك من علمنا... وآخر إليهم من رسائنا ما ترغب نفوسهم فيه وترتاح إليه، ول يكن ذلك على النظام والترتيب كما بینا لك. فلعلهم إذا استمعوا إليها وفهموا معانها اتبهت نفوسهم من نوم الغفلة ورقدة الجهالة..

واعلم يا أخي بأن في الناس طائفة من أهل ملتـا مـقـرـون بـفـضـلـنـا وـفـضـلـأـهـلـبـيـتـاـ، ولـكـنـهـمـ جـاهـلـونـ بـعـلـوـمـنـاـ غـافـلـوـنـ عـنـ أـسـرـارـنـاـ وـحـكـمـتـاـ؛ فـمـنـ ذـلـكـ أـنـهـمـ يـجـدـوـنـ وـجـوـدـنـاـ وـيـنـكـرـوـنـ بـقـاءـنـاـ، وـمـعـ هـذـاـ فـإـنـهـمـ يـزـرـوـنـ بـشـيـعـتـاـ الـمـقـرـيـنـ بـوـجـوـدـنـاـ الـمـنـتـظـرـيـنـ ظـهـورـأـمـرـنـاـ، وـمـعـانـدـوـنـ لـهـمـ مـتـعـصـبـوـنـ عـلـيـهـمـ مـبـغـضـوـنـ لـهـمـ.

واعلم بأن أحد الأسباب في ذلك هو أن قوماً من أشرار الناس جعلوا التشيع ستراً لهم عما يحدرون من الأمرين عليهم بالمعروف والناهين لهم عن المنكر فيما يفعلون. وذلك أنهم يركبون كل محظوظ ويتربكون كل مأمور به، وإذا أئهوا عن منكر فعلوه، بارزوا بإظهار التشيع... ومن الناس طائفة يتسبون إلينا ب أجسادهم وهم براء بنفوسهم منا، ويسمون أنفسهم العلوية وما هم من العلوين ولكنهم من أسفل ساقلين، لا يعرفون من أمرنا إلا نسبة الأجساد، ولا من القرآن إلا اسمه، ولا من الإسلام إلا رسمه... ومن الناس طائفة قد جعلت التشيع مكسباً لها، مثل النائحة والقصاص، لا يعرفون من التشيع إلا التبرير والشتـمـ والطـعـنـ واللـعـنـ والـبـكـاءـ معـ النـائـحةـ...

ومن الشيعة من يقول إن الأئمة يسمعون النداء ويجيبون الدعاء، ولا يدركون حقيقة ما يقررون به وصحة ما يعتقدونه. ومنهم من يقول إن الإمام المنتظر مختلف من خوف المخالفين، كلا بل هو ظاهر بين ظهرانيهم يعرفهم وهم له منكرون» .(٤٤٨، ٤: ١٤٨)

إن الإشارة في هذا المقطع الأخير إلى الإمام الظاهر ليست إشارة إلى الإمام الإسماعيلي الفاطمي، للأسباب التي بينها في الفصل السابق، ولم يكن في تلك

الفترة من إمام شيعي يدعوه إليه الدعاة بعد اختفاء الإمام الثاني عشر. من هنا، فلا بد أن يكون المقصود بالإمام تنظيم إخوان الصفاء نفسه. فهو الإمام وهو الهايدي بتنظيمه الذي يتربع على قمته أربعون رجلاً صالحًا مختارين من أربعين تتم اختيارهم من أربعة آلاف، من ورائهم شريحة لا نعرف عددها من الأنصار. وفوق هؤلاء جميعاً يقوم أربعة أشخاص هم بمثابة الهيئة التنفيذية لهذه القيادة الجماعية التي لا تعرف برئيس ولا بسلطة إلا سلطة العقل. ويدعم رأينا هذا، أن الإخوان عبر رسائلهم كلها لم يظهروا دعوتهم لإمام ما سواء أكان هذا الإمام ظاهراً أم مكتوماً، ولم يولوا مسألة الإمامة أهمية تذكر، على ما أشرنا إلى ذلك سابقاً. وقد عبر الإخوان عن ذلك بشكل واضح عندما قالوا: «وليس كل أمر يتم بوحد من الناس بل ربما يحتاج فيه إلى الجمع العظيم. وخاصة أمر الناموس، وأقل ما يحتاج فيه إلى أربعين خصلة تجتمع في أحد من الأشخاص، أو أربعين شخصاً مؤلفي القلوب». (٤٨: ٤) . وبما أن خصال النبوة الأربعين لا يمكن أن تجتمع في واحد من الناس حتى يكون هادياً لهم بعد النبي ﷺ، على ما قالوه لنا في مقطع أوردناه سابقاً، فإن الرئاسة تبقى في هؤلاء الأربعين المؤلفين القلوب، وهم بؤرة تنظيم إخوان الصفاء.

والسؤال الذي يطرح نفسه الآن هو: لماذا لم يصطدم هذا التنظيم الواسع الانشار في العالم الإسلامي مع السلطة الزمنية في بغداد، ولماذا لم يلق إخوان الصفاء من عسف واضطهاد العباسيين ما لقيت جماعات وتنظيمات أخرى عديدة. والجواب عن ذلك واضح كل الوضوح، فالسلطة العباسية لم تكون معنية كثيراً بتحري ومراقبة الحركات الفلسفية والروحانية قدر عنايتها بتحري ومراقبة الحركات السياسية المعارضة التي تهدف إلى قلب نظام الحكم وإحلال تغييرات جذرية في المجتمع والسلطة عن طريق القوة. والإخوان لم يكونوا من دعاة الانقلاب على السلطة، ولم يخططوا للصدام معها، والمملكة التي دعوا إلى إخلالها كانت أقرب إلى مفهوم المسيح عن ملوكه الرب السماوي منها إلى المملكة السياسية الأرضية:

«واعلم أيها الأخ البار الرحيم، أنّا لا نكتم أسرارنا عن الناس خوفاً من سطوة الملوك ذوي السلطنة الأرضية، ولا حذراً من شغب جمهور العوام، ولكن

غير أهلها فتظلموها ، ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم.

واعلم أيها الأخ أنا لا نحسد ملوك الأرضيين ولا نتنافس في مراتب أبناء الدنيا ، ولكن نطلب الملك السماوي ومراتب الملائكة الذين هم أولو أجنحة مشى وثلاث ورباع. لأن جوهرنا جوهر سماوي وعالمنا عالم علوي ، ونحن هنا هنا أسرى غرباء في أسر الطبيعة ، غرقى في بحر الميول بجناية كانت من أبينا آدم الأول حين خدعه عدوه اللعين إذ قال: (...هَلْ أَدْلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخَلْدِ وَمَلْكٍ لَا يَبْلُى<sup>(١)</sup>). (٤٨: ٤، ١٦٦).

لقد وصفوا الخلافة العباسية بأنها دولة أهل الشر ، وتوقعوا زوالها وحلول دولة أهل الخير محلها ، ولكنهم رأوا أن هذا الزوال محكوم بحتمية تاريخية سوف تقود إليه ، وأن عليهم الاستعداد لتلك اللحظة الآتية دون استعجالها بالعنف :

«واعلم بأن كل دولة لها وقت منه يتبدى ، وغاية إليها ترتقي ، وحد إليه تنتهي؛ فإذا بلغت إلى أقصى غياتها ومدى نهاياتها ، تسارع إليها الانحطاط والنقسان ، وبدا في أهلها الشؤم والخذلان... والمثال في ذلك مجاري أحكام الزمان ، وذلك أن الزمان كله نصفان ، نصفه نهار مضيء ، ونصفه ليل مظلم ، وأيضاً نصفه صيف حار ونصفه شتاء بارد ، وهو يتداولان في مجئهما وذهابهما... وكلما تاهى أحدهما في الزيادة ظهرت قوته وكثرت أفعاله في العالم ، وخفيت قوته ضده وقلت أفعاله. فهكذا حكم الزمان في دولة أهل الخير ودولة أهل الشر: تارة تكون الدولة والقوة وظهور الأفعال في العالم لأهل الخير ، وتارة تكون الدولة والقوة وظهور الأفعال في العالم لأهل الشر...»

وقد نرى أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أنه قد تاهت دولة أهل الشر وظهرت قوتهم وكثرت أفعالهم في العالم في هذا الزمان ، وليس بعد التاهي في الزيادة إلا الانحطاط والنقسان. واعلم بأن الدولة والملك ينتقلان في كل دهر وزمان ودور وقران من أمة إلى أمة ، ومن أهل بيته إلى أهل بيته ، ومن بلد إلى بلد. واعلم يا أخي أن دولة أهل الخير يبدأ أولها من قوم علماء حكماء وخيار فضلاء ، يجتمعون على رأي واحد ، ويتفقون على مذهب واحد ودين واحد ، ويعقدون

١- سورة طه: الآية .١٢٠

بينهم عهداً وميثاقاً أن لا يتجادلوا ولا يتقاعدوا عن نصرة بعضهم بعضاً، ويكونون كرجل واحد في جميع أمورهم، وكنفس واحدة في جميع تدبيرهم فيما يقصدون من نصرة الدين وطلب الآخرة، لا يتغون سوى وجه الله ورضوانه جزاء ولا شكوراً. فهل لك أيها الأخ البار الحكيم، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن ترغب في صحبة إخوان لك نصحاء، وأصدقاء لك أخيار فضلاء، هذه صفتهم، بأن تقصد مقاصدهم وتخلق بأخلاقهم، وتتظر في علومهم لتعرف منهاجهم، وتكون معهم وتحجو بمفازاتهم، لا يمسهم السوء ولا هم يحزنون». (٤: ١٨٠ - ١٨٢).

ومن حديث الإخوان عن المدينة الفاضلة التي يسعون إلى بنائها، يظهر بكل وضوح أنهم ليسوا في سبيل ملك أرضي وإنما في سبيل ملوك سماوي، وليس تنظيم إخوان الصفاء إلا الصورة الأرضية عن ذلك الملوك المنشود. فمدينتهم تؤسس على تقوى الله لا على أبنية مادية حجرية، ويشيد بناؤها لا من لبنات الأجر والقرميد بل من لبنات الصدق في الأقاويل والتصديق في الضمائر، وتم أركانها على الوفاء والأمانة. ولا ينبغي أن يكون بناء هذه المدينة في الأرض ولا على وجه الماء ولا مرتفعاً في الهواء، وإنما في الأعلى بحيث يشرف على سائر البلدان. أي إن هذه المدينة ستكون منزهة عن العناصر التي تولف الوجود المادي. وينبغي أن يكون الهيكل التنظيمي لهذه المدينة مرتبأ على أربع مراتب هي مراتب تنظيم إخوان الصفاء نفسه:

«وينبغي لنا أيها الأخ، بعد اجتماعنا على الشرائط التي تقدمت من صفة الإخوان، أن نتعاون ونجتمع قوة أجسادنا ونجعلها قوة واحدة، ونرتب تدبير نفوسنا تدبيراً واحداً، ونبني مدينة فاضلة روحانية، ويكون بناء المدينة في مملكة صاحب الناموس الأكبر الذي يملك النفوس والأجساد، لأن من ملك النفوس ملك الأجساد، ومن لم يملك النفوس لم يملك الأجساد. وينبغي أن يكون أهل هذه المدينة قوماً أخياراً حكماء فضلاء مستبصرين بأمور النفوس وحالاتها، وما يتبع ذلك من أمور الأجساد وحالاتها. وينبغي أن يكون لأهل المدينة سيرة جميلة كريمة حسنة يتعاملون بها فيما بينهم، وأن يكون لهم سيرة أخرى يعاملون بها أهل المدن الجائرة.

ولا ينبغي أن يكون بناء هذه المدينة في الأرض حيث تكون أخلاق أهلسائر المدن الجائرة؛ ولا ينبغي أيضاً أن يكون بناؤها على وجه الماء لأنه يصيبها من الأمواج والاضطراب ما يصيب أهل المدن التي على السواحل من البحار؛ ولا ينبغي أن يكون بناء هذه المدينة في الهواء مرتفعاً لكيلاً يصعد إليها دخان المدن الجائرة فتكدر أهوتها؛ وينبغي أن تكون مشرفة على سائر المدن ليكون أهلها يشاهدون حالات أهل سائر المدن في دائم الأوقات؛ وينبغي أن يكون أساس هذه المدينة على تقوى الله كيلاً ينهار بناؤها، وأن يشيد بناؤها على الصدق في الأقاويل والتصديق في الضمائر، وتم أركانها على الوفاء والأمانة كيما تدوم ويكون كمالها على الفرض في الغاية القصوى التي هي الخلود في النعيم. فإذا فرغنا من بنائها بنينا المركب الذي هو سفينة النجاة، حتى تكون السفينة مستقلة بنقل الأجساد وتكون المدينة مأوى الأرواح.

وينبغي أن يكون تعاون أهل المدينة مرتبًا أربع مراتب: إحداها مرتبة أرباب الأركان الأربع ذوي الصنائع، والثانية مرتبة ذوي الرياسات، والثالثة مرتبة الملوك ذوي الأمر والنهي، والرابعة مرتبة الإلهيين ذوي المشيئة والإرادة...

واعلم أيها الأخ علماً يقيناً أن هذه المدينة مفروغ من بنائها على هذا الوصف، ولكن لا يمكن أحداً أن يدخل مدینتنا هذه متى لم يكن علمه مساوياً لعلمنا، لأن حولها أربعة أسوار مبنية من جهالات الناس، ما بين كل سورين خندق من سوء أعمالهم وفساد آرائهم ورداءة أخلاقهم، وقد ذكرنا ذلك فيما تقدم. فمن عزم على دخولها فعليه بعلم النفس ومعرفة جوهرها، فإنه أولى بأن يستفتح في مدینتنا. وقد بيئاً كل ما يحتاج إخواننا، أيدهم الله، إليه من هذا العلم في إحدى وخمسين رسالة. فانظر فيها أيها الأخ إن لم يكن يستوي لك الحضور في مجلسنا، واعرضها على إخوانك الذين ترضيهم وتأنس منهم الرشد والسداد، فلعلكم توفقون لفهم معاني ما ذكرنا فيها من معانٍ فتون العلم وغرائب الحكم، وترشدون إلى العمل بما يقربيكم إلى الله زلفي» (٤٨: ١٧١-١٧٢).

هذا السعي الروحي للإخوان وطلبهم لسعادة النفس في العالم الآخر، ولجوئهم للأساليب السلمية في نشر دعوتهم، لم تعن أبداً أنهم قد أداروا ظهورهم لمشاكل عصرهم ومجتمعهم، بل على العكس من ذلك: فرسائلهم طافحة بالنقد

الاجتماعي والسياسي. ويتركز هذا النقد بشكل خاص في حكاية احتقام الإنسان والأنعام إلى ملك الجن بيراست، والتي تشغل عشرات الصفحات من الرسالة، وهي الرسالة الثامنة من القسم الثاني الطبيعي. وهي حكاية مليئة بالرموز والتوريات ذات الدلالات العميقة. نقرأ على لسان الببغاء هذا النقد اللاذع الذي لم يستثن حتى مقام الخلافة نفسه:

«وأما تجاركم فيجمعون من حرام وحلال، وبينون الدكاكين والخانات، ويمليئونها من الأمة ويعتبرونها، ويضئلون بها على أنفسهم وجيرانهم وأحبابهم، ويعنون الفقراء والمساكين حقوقهم، ولا ينفقون حتى تذهب جملة واحدة، إما في حرق أو غرق أو سرقة أو مصادرة سلطان جائز أو قطع طريق، وما شاكل ذلك. ويبقى هو بحزنه ومصيبةه معاقباً بما كسبت يداه، فلا زكاة أخرج، ولا صدقة أعطي، ولا يتيمأ بر...»

وأما الذين ذكرتهم من الكتاب والعمال وأصحاب الدواوين، وافتخرت بهم، فهكذا يليق بكم الافتخار بالأشرار الذين يهتدون إلى أسباب الشرور ما لا يهتدي غيرهم، ويصلون إلى ما لا يصل إليه سواهم، لدقة أفهمهم وجودة تمييزهم، ولطف مكايدهم وطول ألسنتهم، ونفذ خطابهم في كتبهم. يكتب أحدهم إلى أخيه وصديقه زخرفاً من القول غروراً، بالفاظ مُسْجَعَة وكلام حلو وخطاب فصيح يغريه، وهو من ورائه في قطع دابرها، والحيلة في إزالة نعمته، والوصول إلى أسباب نكايته، وتدوين الأعمال في مصادراته وتأويلات الأخذ لماله.

واما قراؤكم وعبداؤكم الذين تظنون أنهم أخياركم... فهم الذين غروكم بإظهارهم الورع والخشوع والتقمش والنسلك... وترك التفقه في الدين... وترك تهذيب النفس وإصلاح الخلق، واستغلوا بكثرة السجود والركوع بلا علم، حتى ظهر أثر السجود على جيابهم... وتركوا الأكل والشرب حتى جفت أدمغتهم ونحلت شفاههم... وقلوبهم مملوقة بقضايا وحقداً وجفاء من ليس منهم، ونفوسهم مملوقة وساوس وخصوصية مع ريهم بضمائهم...»

واما فقهاؤكم وعلماؤكم، فهم الذين يتفقهون في الدين طلباً للدنيا، وابتغاء للرياسة والولاية والقضاء، والفتاوي بأرائهم وقياساتهم، فيحللون تارة ويحرمون تارة بتأويلاتهم، ويتبععون ما تشابه ويتربكون حقيقة ما أنزل الله من الآيات المحكمات،

فتبذوه وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون، ويتبعون ما تتلو الشياطين على قلوبهم من  
الخيالات. كل هذا طلباً للدنيا وتكتسباً للرياسة من غير ورع ولا تقوى من الله تعالى...  
وأما قضاياكم وعدولكم والمزكون لكم، فأدھى وأظلم وأبطر، وهم أشرُّ  
سيرة من الفراعنة والجبابرة. وذلك أنك تجد الواحد منهم قبل الولاية قاعداً بالغدوات في  
مسجده، حافظاً لصلاته، مقبلاً على شأنه، يمشي بين جيرانه على الأرض هوناً، حتى  
إذا ولَّ الحكم والقضاء تراه راكباً بغلة فارهة وحماراً مصرياً بسرج ومركب،  
وغاشية يحملها السودان... قد ضمن القضاة من السلطان الجائر بشيء يؤديه إليه من  
أموال اليتامي ومال الوقوف. وصالح عدولَة بشيء من السُّحت والبراطيل، فقبل منهم  
الرشوة، ويرخص لهم في الجنایات وشهادات الزور وترك أداء الأمانات والودائع...  
وأما خلفاؤكم الذين تزعمون أنهم ورثة الأنبياء عليهم السلام، فكم

وصفهم ما قاله الله تعالى. وقال رسول الله، صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ما من نبوة إلا  
وئسختها الجبروتية. ويُسمون باسم الخلافة، ويسيرون بسيرة الجبابرة، وينهون عن  
منكرات الأمور، ويرتكبون هم منها كل محظور، ويقتلون أولياء الله وأولاد  
الأنبياء، عليهم السلام، ويسبونهم ويغصبنهم على حقوقهم، ويشربون الخمر،  
ويباردون إلى الفجور... فبدلوا نعمة الله كفراً... فويل لهم مما كسبت أيديهم، وويل  
لهم مما يكسبون! وذلك أنه إذا ولَّ أحد منهم، ابتدأ أولاً بالقبض على من تقدمت  
له حرمة لأبائه وأسلافه، وأزال نعمته، وربما قتل أعمامه وإخوانه وأبناء عميه  
وأقربائه، وربما كحلهم أو جبسهم ونفاهـم... كل ذلك حرصاً على طلب الدنيا  
وشدة الرغبة فيها، وشحعاً عليها وقلة الرغبة في الآخرة».. (٢٢: ٣٥٨-٣٦١).

لقد طال هذا النقد الشامل الذي تحفل به الرسائل جميع شرائح المجتمع،  
وكل الأخلاق الرديئة والعادات الفاسدة السائدة لدى الناس، وذلك انطلاقاً من  
نظرة الإخوان إلى النجاة من عالم الكون والفساد، والتي لا تتهيأ لفرد المنعزل عن  
المجتمع، بل للفرد الفاعل فيه الساعي إلى تحسينه وتطويره. فإذا كان الخلاص  
يبدأ بجهد فردي، إلا أنه لا يتحقق فعلاً إلا بجهد جمعي، عندما تتحد الإرادات  
وتتوحد الغايات، لا من أجل قلب نظام الحكم والاستيلاء على السلطة، بل من أجل  
إحداث انقلاب في صميم الثقافة الإسلامية بهيئها لقديم دولة أهل الخير، وبمهد لها.

# الفهرس

|     |                                       |
|-----|---------------------------------------|
| ٥   | فاتحة (ضرورة التأويل في الفكر الديني) |
| ١٥  | <b>مقدمة</b>                          |
| ٢٧  | الإخوان والغنوصية                     |
| ٣٦  | عن المنهج                             |
| ٣٩  | <b>١- نظرية التكوين</b>               |
| ٥٩  | <b>٢- صفة العالم</b>                  |
| ٦٠  | في علم النجوم وتركيب الأفلاك          |
| ٧٤  | في كيفية نضد عالم الكون والفساد       |
| ٧٦  | في صفة الأرض                          |
| ٨١  | في الظواهر الطبيعية                   |
| ٨٧  | في تكون المعادن                       |
| ٩٢  | في تكون النبات (بواذر نظرية التطور)   |
| ٩٦  | في تكون الحيوان                       |
| ٩٩  | أفعال الكواكب في عالم الكون والفساد   |
| ١٠٢ | مفاهيم فيزيائية                       |
| ١٠٢ | في الهيولى والصورة                    |
| ١٠٥ | في المكان                             |
| ١٠٦ | في الحركة والسكن                      |
| ١١١ | في الزمان                             |

## ٤- معرفة النفس

- ١١٣ ..... في كيفية ارتباط النفس الجزئية بالأجسام  
١٣٤ ..... في معرفة الجسد وأحواله

## ٤- ارتقاء النفس والنجاة من أسر الطبيعة

- ١٥٥ ..... في الارتقاء الطبيعي  
١٦٥ ..... في الارتقاء النفسي  
١٦٧ ..... سبل الارتقاء  
١٨٤ ..... في الأخلاق  
١٨٧ ..... في الخير والشر

## ٥- الآخرة والنشأة الثانية

- ١٩٩ ..... في الدنيا والآخرة، وحكمه الموت  
٢٠٦ ..... فيبعث والقيامة الصغرى  
٢١٣ ..... في رمزية الجنة والنار  
٢٢٤ ..... في القيامة الكبرى

## ٦- إسلام إخوان الصفاء

- ٢٢٧ ..... تشيع إخوان الصفاء  
٢٣٢ ..... الإخوان والإسماعيلية  
٢٣٨ ..... بين الدين والفلسفة  
٢٥٢ ..... الظاهر والباطن  
٢٦٢ ..... الإسلام الكوني

## ٧- طريق النجاة المشتركة والمسائل التنظيمية

## **المؤلف في سطور**

فراس السواح، باحث في الميثولوجيا وتاريخ الأديان. يدور مشروعه الفكري حول دراسة الظاهرة الدينية عند الإنسان من خلال تبدياتها الميثولوجية والإيديولوجية والطقسية، بهدف فهم دورها النفسي والمجتمعي، والبحث عن الروابط الخفية التي تجمع أديان الثقافات المختلفة إلى دين واحد هو: دين الإنسان. صدرت له الأعمال الفكرية التالية، فيما بين عام ١٩٧٦ وعام ٢٠٠٨ :

### **١- بالإنكليزية:**

صدر له كتاب مشترك مع توماس ل. تومبسون، وعدد من المؤرخين وعلماء الآثار في أوروبا والولايات المتحدة، الكتاب من تحرير توماس ل. تومبسون. وقد صدر في بريطانيا عام ٢٠٠٣ عن دار T & T Clark International تحت عنوان Jerusalem in History and Tradition.

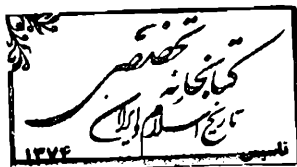
### **٢- بالعربية:**

- ١- مغامرة العقل الأولى - دراسة في الأسطورة، سوريا وبلاد الراafدين.
- ٢- لغز عشتار - الآلهة المؤنثة وأصل الدين والأسطورة.
- ٣- جلجامش - ملحمة الراafدين الخالدة.
- ٤- دين الإنسان - بحث في ماهية الدين ونشأ الدافع الديني.
- ٥- الأسطورة والمعنى - دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية.
- ٦- التاو تي تشينغ - إنجيل الحكمة التاوية في الصين.
- ٧- الرحمن والشيطان - الشوكة الكونية ولاهوت التاريخ في الديانات المشرقية.
- ٨- الوجه الآخر للمسيح - مقدمة في الغنوصية المسيحية.

- ٩- مدخل إلى نصوص الشرق القديم.
- ١٠- طريق إخوان الصفاء - المدخل إلى الفنوصية الإسلامية.
- ١١- موسوعة تاريخ الأديان ٥-١ (تحرير).
- المؤلفات التاريخية:
- ١٢- الحدث التوراتي والشرق الأدنى القديم.
- ١٣- آرام دمشق وإسرائيل - في التاريخ والتاريخ التوراتي.
- ١٤- تاريخ أورشليم والبحث عن مملكة اليهود.

### ٣- الترجمات:

توماس ل. تومبسون: أورشليم العصور القديمة بين التوراة والتاريخ، ترجمة فراس السواح، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت ٢٠٠٣.



# من منشورات دار علاء الدين

- |                                                                   |                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ● تاريخ اليابان من الجذور حتى هيروشيمما<br>أدوين أولدفاذر ريشاور  | ● الأسطورة والمعنى<br>فراس السواح                                |
| ● رموز ومعجزات<br>إرنست دوبليهوفر                                 | ● التاوتى تشينغ إنجلل الحكمة التاوتية في الصين<br>فراس السواح    |
| ● المسيحيون الأوائل والإمبراطورية الرومانية<br>إس. سفينسيسكايا    | ● الحدث التوراتي والشرق الأدنى القديم<br>فراس السواح             |
| ● دراسات حول الأكراد<br>بد ليرخ                                   | ● الرحمن والشيطان<br>فراس السواح                                 |
| ● التاريخ السري<br>بروكوبوس                                       | ● الوجه الآخر للمسيح<br>فراس السواح                              |
| ● الجنس في العالم القديم الحضارات الشرقية<br>بول فريشاور          | ● آرام بمشق وإسرائيل في التاريخ والتاريخ التوراتي<br>فراس السواح |
| ● فتح بلاد الغال يوليوس قيصر<br>بيتي راديس                        | ● تاريخ أورشليم والبحث عن مملكة اليهود<br>فراس السواح            |
| ● من هم الموحدون الدروز<br>جميل أبو ترابي                         | ● جلجامش ملحمة الرافدين الخالدة<br>فراس السواح                   |
| ● أميرات سوريات حكمن روما<br>جودفري تورتون                        | ● دين الإنسان<br>فراس السواح                                     |
| ● أساطير في أصل النار<br>جيمس فريزر                               | ● لغز عشتار الآلهة المؤنثة وأصل الدين والأسطورة<br>فراس السواح   |
| ● الاقتباس والجنس في التوراة<br>خالص مسور                         | ● مدخل إلى نصوص الشرق القديم<br>فراس السواح                      |
| ● الإله والإنسان وأسرار جناثن بابل<br>د. ماجد عبد الله الشمس      | ● مغامرة العقل الأولى<br>فراس السواح                             |
| ● الحضارة والميثولوجيا في العراق القديم<br>د. ماجد عبد الله الشمس | ● موسوعة تاريخ الأديان ١-٥<br>فراس السواح                        |
| ● في أصل العرب ومواطنهم<br>د. ماجد عبد الله الشمس                 | ● أسرار الآلهة والديانات<br>إ. س. ميغوليفسكي                     |
| ● سلسلة الأساطير السورية ببيانات الشرق الأوسط<br>رينيه لايات      | ● هرم ستونهنج الافتراضي<br>إ. فزيوفيتش إ. زينوفيتش               |

# من منشورات دار علاء الدين

- حكايات وأساطير من مصر القديمة  
مارغريت ديفين
- القاهرة وبيت المقدس ودمشق  
دافيد سمونيل مارجوليوت
- معجم الأساطير  
ماكس شابирرو، رودا هندركس
- أسرار الفيزياء الفلكية والميثولوجيا القديمة  
س بريوشينكين
- شرعة حمورابي وأصل التشريع في الشرق القديم  
مجموعة من المؤلفين
- طقوس الجنس المقدس عند السومريين  
س كريم
- التشریعات البابلية  
عبد الحکیم الذنوں
- بدايات الحضارة  
عبد الحکیم الذنوں
- الأنثولوجيا دراسة عن المجتمعات البدائية  
محمد الخطيب
- الأسطورة في بلاد الرافدين الخلق والحكم  
عبد الحمید محمد
- الحضارة الفينيقية  
محمد الخطيب
- أسرار بابل  
فداء ملاظتكى
- تواریخ العرب والأسطورة عند العرب في الجاهلية  
محمد الخطيب
- الحضارات القديمة ٢-١  
فڈ دیاکوف - س کوفالین
- تواریخ الحضارة العربية  
محمد الخطيب
- الحضور الیمانی في تاريخ الشرق الأدنی  
فضل عبد الله الجنام
- المجتمع العربي القديم  
محمد الخطيب
- اكتشاف خازاريا  
لیف غومبليوف
- تواریخ التوراتي الكتاب الأول  
د. اسماعیل ناصر الصمامدی
- حضارة أوروبا في العصور الوسطى  
محمد الخطيب
- سحر الأساطير دراسة في الأسطورة والتاريخ الحية  
م فد البیدیل
- ديانة مصر الفرعونية  
محمد الخطيب
- نقد النص التوراتي الكتاب الأول  
د. اسماعیل ناصر الصمامدی
- مصر أيام الفراعنة  
محمد الخطيب
- التأريخ التوراتي.. والتاريخ الكتاب الثاني  
د. اسماعیل ناصر الصمامدی
- الشعوب الإسلامية في القفقاس وروسيا وأسيا الوسطى  
مجموعة من المؤلفين
- التأريخ التاریخي ما بين السبی البابلی  
واسرائیل الصهیونیكته الكتاب الثالث  
د. اسماعیل ناصر الصمامدی

# طريق إخوان الصفاء

## المدخل إلى الفنونية الإسلامية

لقد تأثر إخوان الصفاء بالفلسفة اليونانية، ووضعوا مفكريها في درجة تعادل درجة الأنبياء، كما تأثروا بالأفلاطونية المحدثة ولا سيما فيما يتعلق بنظرية الفيض الإلهي التي تفسر كيفية صدور العالم عن الله.

وصفت في إنائهم الفكري تيارات آتية من الهند وفارس والص岱رة المحليين، ولكنهم خرجوا من ذلك كله بمذهب أصيل كل الأصالة، وأسسوا لإسلام كوني شمولي يستوعب المذاهب كلها والعلوم جميعها، من خلال نظرة منفتحة ترى الوحدة من خلال التنوع، وإلى الانسجام من خلال الاختلاف.

كما أسسوا لفنونية إسلامية أعطت ثمارها بعد ذلك في الفكر الصوفي، ولدى الفرق الإسلامية ذات الطابع الفلسفية وهي: الإسماعيلية والنصيرية والدرزية.